# Hilton Japiassú Danilo Marcondes

# DICIONÁRIO BÁSICO DE FILOSOFIA

terceira edição revista e ampliada

Jorge Zahar Editor

Rio de Janeiro

2001

Digitalizado por

**TupyKurumin** 

# **SUMÁRIO**

PREFÁCIOS

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

ABREVIATURAS

DICIONÁRIO

INDICE DE NOMES EASSUNTOS

# PREFÁCIO À PRIMEIRA EDIÇÃO

Ao longo dos séculos, a reflexão filosófica vem tecendo uma história apaixonante. E a descoberta progressiva das leis do pensamento humano constitui uma conquista cujo relato ainda não terminou. Essa epopéia deixou marcas profundas em nossa cultura e em nossa língua. Inúmeras são as palavras e as expressões que conhecemos bem, mas cuja fonte permanece subterrânea. As palavras filosóficas abrem-nos um campo de ação praticamente infinito: o do pensamento dos homens e de tudo o que existe no universo. Porque a filosofia possui uma vocação universal. Deixando às outras disciplinas do saber a preocupação de designar o particular e o concreto, ela trabalha sobre aquilo que unifica a diversidade das aparências: o geral ou abstrato. Aos leigos ou profanos, ela parece falar uma língua estrangeira. No entanto, mesmo em nossas conversas cotidiana sou em nossas leituras de jornais e revistas, deparamo-nos com termos foriados pela filosofia: conceito, gnose, maiêutica, hermenêutica, dialética, análise, teoria etc. Não falam de modo complicado os filósofos o que poderiam dizer de maneira simples? Claro que a faculdade de abstrair não constitui privilégio dos filósofos, mas da espécie humana. Mas como todos os saberes (da carpintaria à física atômica), a filosofia tem necessidade de palavras suscetíveis de designar com precisão os objetos de sua reflexão. Ela precisa de termos técnicos. Nosso esforco, neste Dicionário básico de filosofia, consistiu em dar a esses termos uma definição acessível a todos e, quase sempre, esclarecida pela etimologia.

Muitas palavras da língua filosófica perderam seu caráter erudito ao serem utilizadas pela língua comum com um sentido por vezes bastante alterado. Algumas se tornaram tão familiares que sua origem filosófica nem mesmo é suspeitada. Contudo, nem sempre os grandes filósofos empregaram a linguagem de todo mundo. Mas a maioria de suas palavras pertence à linguagem universal. Por exemplo, as que possuem um sentido técnico particular (ser, devir, duração, extensão etc.) e as que exprimem uma noção constituindo o objeto de uma reflexão aprofundada (causa, espaço, liberdade, verdade, razão etc.).

Certamente os especialistas vão criticar esta obra, tachando-a de incompleta. E terão toda a razão. Porque nosso objetivo não foi o de recensear todas as palavras e expressões filosóficas utilizadas por todos os filósofos. Tampouco foi o de dar conta da vida e do pensamento integral de todos os filósofos. Nossa ambição, bem mais modesta, foi a de ajudar o leitor não-especializado a fazer um justo juízo da "utilidade" da filosofia e de seu impacto sobre nossa língua e a identificar os mais importantes filósofos do passado e do presente. Palavras inocentes encerram, por vezes, abismos de questões. O que é o acaso? O que é o destino? O que é a verdade?Convidamos os leitores a não temerem a vertigem. Porque a filosofia aí está para explorar esses abismos e elucidar certos enigmas.

A estrutura deste dicionário foi concebida tendo em vista permitir aos leitores, quaisquer que sejam seu objetivo de leitura e seu nível de conhecimento, consultarem com relativa facilidade os mais variados "verbetes" da filosofia, desde a Antigüidade até os nossos dias. Classificados alfabeticamente, sobre eles o leitor tanto pode praticar uma leitura contínua de informação geral quanto uma leitura seletiva de pesquisa. De qualquer modo, torna-se possível detectar facilmente as ligações entre conceitos

aparentemente distintos. embora interdependentes. Apesar de não pretenderem sacrificar-se a uma vulgarização deformante ou a simplificações abusivas, todos os verbetes foram redigidos para serem compreendidos e assimilados, sem grandes esforços, por qualquer leitor dotado de uma cultura mediana e desprovido de conhecimentos filosóficos específicos, o que se justifica pelo caráter básico desta obra. Neste sentido, destacamos a importância de se compreender uni conceito filosófico sempre em um contexto deter-minado. O mesmo vale para a obra de um autor, para uma corrente de pensamento ou para um período histórico. Por isso, procuramos. sempre que possível, ilustrar nossas definições com passagens de obras filosóficas clássicas. especialmente relevantes no caso em questão.

Não foi nossa intenção omitira priori nenhum vocábulo e nenhum "pensador", em função de critérios subjetivos. Todos os filósofos considerados o foram em razão de sua importância

histórica e de suas contribuições reais para o debate cultural. Nesse domínio, nem sempre se consegue evitar todo o arbitrário. Alguns pensadores, por exemplo, como Freud, Lacan e outros, que não se consideram filósofos. foram por nós levados em conta porque tiveram urna inserção, por vezes decisiva, na esfera da filosofia. Outros, notadamente os "orientais", por muitos considerados filósofos, não foram por nós levados em conta. Porque não tomamos o termo "filosofia" em sua acepção ampla. Suscetível de incluir o pensamento oriental. mas no sentido que adquiriu a partir de sua origem grega ocidental.

Por outro lado, muitos dos filósofos contemporâneos não se encontram em nosso repertório. Privilegiamos aqueles que. a nosso ver, mais vêm se notabilizando por sua produção filosófica e que. de um modo ou de outro, vêm dando uma importante contribuição aos debates intelectuais de nosso tempo. Quanto aos "pensadores" ou filósofos nacionais (brasileiros). optamos por consagrar um verbete àqueles que, em condições tão adversas, exerceram no passado certa influência na formação do pensa-mento brasileiro e já se encontram dicionarizados, não incluindo nenhum dos vivos. Afim de não cometermos injustiças com os filósofos brasileiros da atualidade, em plena atividade intelectual e em processo constante de amadurecimento de seu pensamento evitamos dedicar-lhes verbetes específicos, elaborando um verbete geral denominado "filosofia no Brasil" (cor a colaboração de Aquiles Guimarães e Antônio Rezende), tratando da formação histórica do pensamento brasileiro e do período contemporâneo, com suas principais correntes. Isso explica porque nomes da importância de Marilena Chauí, José Arthur Giannotti. Sérgio Paulo Rouanet, Gerd Bornheim, Emanuel Carneiro Leão, Roland Corbisier, Henrique Cláudio de Lima Vaz, dentre outros, não se encontram neste dicionário.

**OS AUTORES** 

## **BIBLIOGRAFIA CONSULTADA\***

AKOUN, André (org.)

1977 La philosophie, Les Encyclopédies du Savoir Moderne, Paris, CEPL.

ANGELES, Peter A.

1981 Dictionary of Philosophy, Nova York, Barnes & Noble. BARTHOLY, Marie Claude (et al.)

1975 Philosophie/Épistémologie: précis devocabulaire, Paris, Magnard.

BARTHOLY, Marie Claude(etal.)

1978 La science: épistémologie générale, Paris, Magnard.

BRUGGER, Walter

1959 Diccionario de filosofia(trad.esp.), Barcelona, Herder.

**CORBISIER** 

1974 Enciclopédia filosófica, Petrópolis, Vozes.

CUVILLIER, Armand

1986 Vocabulário de filosofia(trad.port.), Lisboa, Livros Horizonte, 5aed. EDWARDS, Paul(org.)

1972 The Encyclopedia of Philosophy, Nova York, Macmillan & Free Press,

4vols:FERRATERMORA, José

1981 Diccionario de filosofía, Madri, Alianza, 3aed., 4 vols.

1986 Diccionario de grandes filósofos, Madri, Alianza, 2 vols. FLEW, A.

1979 ADictionary of Philosophy, Londres, Pan Books.

LACEY, A.R.

1986 ADictionary of Philosophy, Londres, Routledge & Kegan Paul, 2aed. LALANDE, André

1951 Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, PUF, 6aed. LEGRAND, Gérard

1986 Vocabulaire Bordas de la philosophie, Paris, Bordas.

LERCHER, Alain

1986 Les mots de la philosophie, Paris, Bordas.

MORFAUX, Louis-Marie

1980 Vocabulaire de la philosophie et des sciences humaines, Paris, Armand Colin.MUCCHIELLI, Roger

1971 Histoire de la philosophie et des sciences humaines, Paris, Bordas.

<sup>\*</sup> Para a elaboração deste Dicionário levamos em conta, além das obras mencionadas acima, várias obras de história da filosofia e os textos dos próprios filósofos. Quanto aos títulos das obras dos filósofos, optou-se por mantê-los na língua original nos casos do inglês, do francês, do espanhol e do italiano, por serem línguas mais conhecidas; nos demais casos os títulos foram traduzidos para o português, de modo a facilitar a compreensão do leitor, sem que isto indique entretanto que haja necessariamente uma tradução publicada em português.

# **ABREVIATURAS**

al. alemão

c. circa,por volta de

esp. espanhol

fr. francês

gr. grego

hebr. hebraico

ingl. inglês

it. italiano

lat. latim

port. português

séc. século

vols. volumes

## **NOTA GERAL**

Para facilitar a consulta deste dicionário, utilizamos uni tríplice sistema de remissão:

- no interior do verbete, sob a forma de um asterisco (\*) precedendo uma palavra tratada em outro lugar (cf. ordem alfabética);
- no final do verbete, sob a forma de Ver,remetendo a um verbete correspondente, fornecendo informações complementares ao assunto tratado no verbete definido;
- enfim, num índice complementar e alfabético com todos os termos tratados nos verbetes.



Abelardo, Pedro (1079-1142) Filósofo medieval francês, destacou-se sobretudo nos cam-pos da lógica e da teologia. E autor de diversos tratados de lógica, dentre os quais a Dialectiva e a Lógica " ingredientihus ". de grande influência em sua época. Escreveu também obras de teologia como o Sic et non (Pró e contra), em que sistematiza uma série de controvérsias religiosas na forma característica do método escolástico, e a Introdução à teologia, depois condenada pela Igreja. Em relação ao problema dos universais, manteve uma posição conhecida como \*conceitualismo. Foi discípulo de \*Roscelino, um dos principais defensores do \*nominalismo nesse período, e de Guilherme de Champeaux, defensor do \*realismo, contra o qual polemizou posteriormente. Para Abelardo, os universais são conceitos, "concepções do espirito", realidades mentais que dão significa-do aos termos gerais que designam propriedades de classes de objetos. E importante também a contribuição de Abelardo à lógica e à teoria da linguagem — a ciência sermocinalis — sobre-tudo quanto à sua discussão da noção de significado; bem como à ética, considera a intenção do agente fundamental na avaliação de um ato como bom ou mau. Abelardo foi uma personalidade controvertida, que se envolveu em inúmeras polêmicas durante sua vida, as quais narrou em sua História de minhas calamidades, sendo célebres suas desventuras amorosas com Heloísa.

absoluto (lat. absolutas, de absotvere: desligar de, absolver) I. Diz-se daquilo que não comporta nenhuma exceção ou restrição. Ex.: poder absoluto, necessidade absoluta.

- 2. Diz-se do que é em si e por si, independentemente de qualquer outra coisa, possuindo em si mesmo sua própria razão de ser, não comportando nenhum limite e sendo considerado independentemente de toda relação com um outro. Ex.: Deus é o Ser absoluto de quem tudo depende em relação ao qual tudo é relativo.
- 3. Independente de toda e qualquer referência convencional. Assim, movimento absoluto é o que não pode ser referido a nenhum ponto fixo no espaço; espaço absoluto é o que independe dos objetos que o preenchem: tempo absoluto é o que independe dos fenómenos que nele acontecem. Oposto a relativo.
- 4. Para Hegel, a filosofia kantiana representa o ponto extremo da separação entre o homem e o absoluto. As formas que o espírito assume (formas naturais, históricas e religiosas) se recapitulam e se anulam no e pelo saber filosófico, que se identifica com seu próprio objeto, conseqüentemente, com o saber absoluto. Assim, o absoluto é ao mesmo tempo definido como ser e como resultado, como um racionalismo que unifica o mundo e o pensamento, pois o universo é regido pela razão, sendo as mesmas as leis do pensamento racional e as leis da natureza: "O que é racional é real, o que é real é racional" (Hegel).

**abstração** (lat. tardio abstractio, de abstrahere: separar de) 1. Operação do espírito que isola, para considerá-lo à parte. um elemento de uma representação, o qual não se encontra separado na realidade. Ex.: a forma de um objeto independentemente de sua cor.

- 2. Processo pelo qual o espírito se desvincula das significações familiares do vivido e do mundo das percepções para construir \*conceitos.
- 3. Na filosofia hegeliana, o momento da abstração ou do \*universal abstrato, por oposição ao universal concreto, constitui a etapa do entendimento no devir do espírito. A atitude filosófica que lhe corresponde é a do dogmatismo.
- 4. Na linguagem corrente, as palavras "abstrato" e "abstração" possuem uma certa conotação pejorativa. Assim, dizemos de alguém que "ele se perde em abstração", dá preferência às "idéias abstratas"e não se atém aos "fatos concretos". Notemos o sentido paradoxal da expressão "fazer abstração de", que significa "afastar, não se levar em conta". Há a idéia de separação (algo é isolado de seu conjunto), mas com o objetivo de não se ocupar dele. No sentido filosófico, quando algo é isolado por abstração, é para se fixar nele a atenção.

abstrato (lat. abstractus) 1. Diz-se daquilo que é considerado como separado, independente de suas determinações concretas e acidentais. Uma idéia abstrata é aquela que se aplica à essência considerada em si mesma e que é retirada, por abstração, dos diversos sujeitos que a possuem. Ex.: a brancura. a sabedoria, o orgulho etc. Ela é tanto mais abstrata quanto maior for sua \*extensão: o vivente é mais abstrato do que o animal, pois compreende também o vegetal.

2. Produto da abstração que consiste em analisar o real mas considerando separadamente aquilo que não é separado ou separável. Oposto a concreto.

**absurdo** (lat. absurdus: discordante, incongruente) I. Aquilo que viola as leis da lógica por ser totalmente contraditório. E distinto do falso, que pode não ser contraditório. Ex.: a existência do movimento perpétuo. A demonstração por absurdo é aquela que demonstra uma proposição tentando provar que sua contraditória conduz a uma conseqüência manifestamente falsa: ora, de duas

proposições contraditórias, se uma é verdadeira, a outra será necessariamente falsa, e vice-versa. Ver Zenão de Eléia.

2—0 pai da filosofia do absurdo é Kierkegaard. Em sua oposição ao hegelianismo, ele afirma a impossibilidade de incluir totalmente o \*indivíduo (como subjetividade) numa sistemática racional e a necessidade de fundar uma ética religiosa fundada na crença de uma transcendência inacessível. O absurdo é a distância da sub

jetividade relativamente à razão considerada como uma tentativa para estabelecer um sistema racional do mundo: é a distância entre o finito e

- o infinito, isto é, o lugar do silêncio de Deus.
- 3. Na filosofia existencialista, impossibilidade de se justificar racionalmente a existência das coisas e de lhes conferir um sentido. Sartre, ao ligar o absurdo e a existência de Deus, define-o como a impossibilidade, para o homem, de ser
- o fundamento de sua própria existência: o homem é "uma paixão inútil", destinado a "exsistir", a ser para além dele mesmo como unia consciência, como um para-si, isto é, um nada; ele está "condenado a ser livre", a ser responsável por seu ser e por sua própria razão de ser.
- 4. A partir das obras de Camus e de Kafka, fala-se muito do absurdo, notadamente no do-mínio da moral ou da metafísica, para designar
- o "incompreensível", o "desprovido de senti-do" e o "sem finalidade".

Academia 1. Escola filosófica fundada por Platão em 388 a.C. nos arredores de Atenas, assim chamada porque situava-se nos jardins do herói ateniense Academos. Durou até o ano 529 da era cristã, quando as escolas pagãs foram fechadas por ordem do imperador romano Justiniano, e seu último líder, Damáscio, emigrou para a Pérsia, onde fundou um importante núcleo de pensamento grego. A longa existência da Academia, embora não signifique uma continuidade de pensamento, é responsável, no en-tanto, pela preservação da obra de Platão e pela formação de uma tradição do pensamento grego clássico.

- 2. Nova Academia é a escola filosófica cética fundada por \*Arcesilau (316-241 a.C.) e continuada por \*Carnéades (c.215-129 a.C.), para os quais não existe verdade, mas tão-somente opiniões diais ou menos prováveis. Ver Nova Academia.
- 3. A partir do séc.XV, o termo "academia" passa a designar os diversos tipos de sociedades científicas, filosóficas ou literárias. As mais conhecidas e influentes são a Royal Society of Sciences, de Londres (1662), e a Académie des Sciences, de Paris (1666).

ação (lat. actio) 1. 0 fato de agir (oposto ao pensamento). Ex.: a ação de andar, um homem de ação.

- 2. Atividade de um indivíduo da qual ele é expressamente a causa e pela qual modifica a si mesmo e o meio fisico (opõe-se a paixão, passividade).
  - 3. Enquanto sinônimo de \*prática (oposto de especulação ou teoria), o termo "ação" designa
- o conjunto de nossos atos, especialmente de nossos atos voluntários suscetíveis de receberem urna qualificação moral. A ação supõe urna liberdade implicando o ultrapassamento da ordem da natureza. Contudo, o simples querer não produz a ação: esta só se realiza pela mediação de causas naturais. Ver praxis.

acaso (lat. casus) 1. 0 acaso é aquilo que não podemos prever, o que permanece indetermina-do. Na filosofia antiga e renascentista, assemelha-se ao destino acidental da criação do mundo

- e à contingência dos acontecimentos futuros. quer dizer, à sua não-necessidade. Todo o esforço do homem consistiu em reduzir a possibilidade do acaso. Os mitos, a religião e a ciência tentam contê-lo nos limites da certeza e do conhecido. Num certo sentido, é aquilo que não conhecemos ainda, é o nome que damos à nossa ignorância: a característica dos fenômenos fortuitos é a de que dependem de causas muito complexas que ignoramos ainda. Cournot deu uma definição célebre do acaso, fazendo dele o resultado de duas séries de acontecimentos in-dependentes que concorrem acidentalmente para produzir um fenômeno: saio de casa para visitar um amigo e, na rua, um vaso de flores cai sobre minha cabeca. Contudo, o acaso não é somente
- o produto de séries totalmente independentes, como nos mostra todo jogo de azar. Hoje, depois que se começou a matematizar o acaso, ele está ligado à noção de probabilidade e à teoria dos jogos. Assim. conseguimos medir a eventualidade do aparecimento de um acontecimento. Além disso, o acaso se tornou o princípio de explicação em física: o princípio de indeterminismo de Heisenberg tende a reduzir a causalidade direta em microfísica: também as teorias da evolução, em biologia molecular, submetem o acaso a uma certa "finalidade".
- 2. Na linguagem corrente. a palavra acaso é freqüentemente utilizada para designar a causa fictícia daquilo que acontece de modo imprevisto; melhor ainda, é o nome que damos à ausência de causa, àquilo que parece não resultar nem de uma necessidade inerente à natureza das coisas nem tampouco de um plano concebido pela inteligência: tudo o que nos parece indetermina-do ou. imprevisível aparece-nos como efeito do acaso. Ver indeterminismo.

**acidente** (lat. accidens, de accidere: acontecer) I. Tudo aquilo que não pertence á \*essência ou natureza de uma coisa, não existindo em si mesmo mas somente em outra coisa. Ex.: a forma ou a cor pertencem a uma coisa que subsiste em si mesma: a \*substância.

2. E acidental tudo aquilo que pode ser mudado ou supresso sem que a coisa mesma mude de natureza ou desapareça. Na metafísica clássica, o acidente se opõe à substância e à essência: todo acidente sé existe na substância.

**acosmismo** (al. Akosmismus, do gr. a: privação, e kosmos: mundo) Termo criado por Hegel para designar a posição de Espinosa relativa-mente a Deus. Hegel não aëeita que ele seja acusado de ateísmo. porque. longe de negar Deus, confundindo-o com o mundo, faz o mundo penetrar em Deus.

adequação (lat. adaequatio) Correspondência exata. Ex.: na filosofia escolástica. a \*verdade é definida como a adequação entre a \*inteligência e a coisa.

adequado (lat. adaequatus, de adaequare: tornar igual) 1. Diz-se daquilo que corresponde exatamente a seu objeto e ao fim visado

2. A idéia adequada é aquela que possui todas as propriedades intrínsecas da idéia verdadeira (Espinosa).

ad horninem, argumento Expressão latina para designar o argumento polêmico que dirigi-mos contra aquele com quem discutimos, mas que tem apenas valor singular.

admiração (lat. at/in/ratio: espanto. surpresa). Para Aristóteles, a filosofia começa com a admiração. Para Descartes, a admiração "é a primeira de todas as paixões", dando força a quase todas as coisas: ela "é uma súbita surpresa da alma levando-a a considerar com atenção os objetos que lhe parecem raros e extraordinários ela "não possui o hem ou o mal por objeto, mas somente o conhecimento da coisa que admiramos".

Adorno, Theodor Wiesegrund (1903-1969) Filósofo alemão. fundador, juntamente com Horkheimer, em 1924, da famosa escola de Frankfurt. que originou-se no Instituto de Pesquisas Sociais de Frankfurt. Exilou-se por motivos políticos na Inglaterra (1933) e depois nos Estados Unidos (1937); retornando em 1949 à Alemanha, lecionou na Universidade de Frankfurt e reorganizou o Instituto de Pesquisas So-ciais. Inicialmente dedicou-se ao estudo de Kierkegaard, sobretudo à sua noção de subjetividade, passando depois à análise da dialética em um sentido crítico à formulação de Hegel. Desenvolveu urna \*teoria crítica da \*ideologia da sociedade industrial e de sua cultura, que marca distintamente a posição da escola de Frankfurt. Formulou o conceito de "indústria cultural" para caracterizar a exploração comercial e a vulgarização da cultura, principalmente através do rádio e do cinema. Denunciou sobretudo a ideologia da dominação da natureza pela técnica, que traz como conseqüência a dominação do próprio homem. É famosa. nesse sentido, sua polêmica com Popper e sua crítica ao \*positivismo. Adorno destacou-se também como musicólogo, tendo sido ligado a Alban Berg, um dos criadores da música atonal, e escrevendo uma série de estudos sobre a música desde Wagner até a música popular e o jazz. Suas obras principais são: Kierkegaard, construção do estético (1933), Dialética do esclarecimento (1947. com Horkheimer), Filosofia da nova música (1949). Dialética negativa (1966), Teoria estética (1968), Três estudos so<sup>p</sup>re Hegel (1969). J'er Frankfurt, escola de.

adquirido/inato Na linguagem filosófica, o inato e o adquirido se restringem estritamente ao domínio da teoria do conhecimento, nada tendo a ver com uma diferença qualquer entre os homens. Assim. as idéias inatas, defendidas por Descartes, são as idéias de nosso espírito que não nos advêm pela experiência. Ex.: as idéias de Deus, de causa, de pensamento. As idéias adquiridas, ao contrário, são as que são apreendidas pela experiência: as idéias de cor, de consistência, de sabor etc. Trata-se de uma dis-tinção essencialmente lógica, não cronológica. Em termos modernos, psicólogos e biólogos preferem falar de disposições inatas; por exemplo, no homem, a faculdade de falar. Ver idéia; inatismo.

adventício (lat. adventicios: que vem de fora) Para Descartes, idéias adventicias são representações que provêm dos sentidos: "Entre minhas idéias, umas parecem que nasceram co-migo (inatas); as outras me são estranhas e vêm de fora (adventícias): e as outras foram feitas e

inventadas por mim mesmo (factícias)". Ver idéia.

**afeição** (lat. affectio: maneira de ser, disposição: simpatia, estima) No pensamento filosófico, afeição, significando mais ou menos "senti-mento terno", está ligado ao verbo afetar: co-mover, perturbar. Assim, afetar significa exercer uma ação sobre uma coisa ou sobre alguém; e afeição é a modificação resultante dessa ação sobre aquele que a sofre. Em psicologia, afeição designa um certo estado da sensibilidade; os sentimentos e as sensações são afeições, mas a ternura constitui apenas uma afeição entre outras (de prazer. de dor, de cólera etc.).

**aforismo** (gr. aphorismós: definição) \*Máxima que exprime de forma concisa um pensamento filosófico, geralmente de caráter moral. Ex.: Os pensamentos de Marco Aurélio, e os aforismos de Schopenhauer. intitulados Parerga und paraliponiena (Acessórios e restos). O estilo aforismático é característico de filósofos e pensadores tão diversos quanto, por ex., Nietzsche e Wittgenstein, e reflete, sobretudo no pensa-mento moderno e contemporâneo, uma concepção filosófica mais questionadora, provocativa e sugestiva do que propriamente teórica e sistemática.

a fortiori (expressão latina: com mais forte razão) Um raciocínio é considerado a fortiori quando ele vai do "mais" ao "menos", do universal ao particular, do geral ao especial. Ex.: na oposição das proposições subalternas do tipo "Todo A é B", a fortiori dizemos que "algum A é B".

agnosticismo (ingl. agnosticism, do gr. agnostos: desconhecido) 1. Termo criado por Tho-mas Henry Huxley, na segunda metade do século passado, para designar a incapacidade de conhecimento de tudo o que extrapola os senti-dos.

- 2. Por extensão, doutrina segundo a qual é impossível todo conhecimento que ultrapassa o campo de aplicação das ciências ou que vai além da experiência sensível. Em outras palavras, doutrina segundo a qual todo conhecimento metafísico é impossível. Diz David Hume: "Quando percorremos as bibliotecas, o que devemos destruir? Se pegarmos um volume de teologia ou de metafísica escolástica, por exemplo, perguntamo-nos: contém ele raciocinios abstratos sobre a quantidade ou o número? Não. Contém raciocínios experimentais sobre questões de fato ou de existência? Não. Então, lançai-o ao fogo, pois só contém sofismas e ilusões".
- 3. Em nossos dias, é muito comum a confusão entre agnosticismo e \*ateísmo. No entanto. o agnosticismo não pretende negar a existência de Deus. mas somente reconhecer que não po-demos afirmá-la ou negá-la; ademais, não se limita ele à questão da existência de Deus. Ver teísmo: deísmo.

agnóstico Diz-se do indivíduo que não acre-dita no sobrenatural, em Deus ou no divino. Em outras palavras, agnóstico é alquém que declara ser incognoscível tudo o que se encontra para além da experiência sensível.

Agostinho, sto. (354-430) Aurélio Agostinho, bispo de Hipona, nasceu em Tagaste, hoje Souk-Ahras, na Argélia, e é um dos mais impor-tantes iniciadores da tradição platônica no surgimento da filosofia cristã, sendo um dos principais responsáveis pela síntese entre o pensa-mento filosófico clássico e o cristianismo. Estudou em Cartago, e depois em Roma e Milão, tendo sido professor de retórica. Reconverteu-se ao cristianismo, que fora a religião de sua infância, em 386, após ter passado pelo maniqueísmo e pelo ceticismo. Regressou então à Africa (388), fundando uma comunidade religiosa. Suas obras mais conhecidas são As confissões (400), de caráter autobiográfico. e A cidade de Deus, composta entre 412 e 427. Sto. Agostinho sofreu grande influência do pensamento grego, sobre-tudo da tradição platônica, através da escola de Alexandria e do neoplatonismo, com sua

interpretação espiritualista de Platão. Sua filosofia tem como preocupação central a relação entre a fé e a razão, mostrando que sem a fé a razão é incapaz de promover a salvação do homem e de trazer-lhe felicidade. A razão funciona assim como auxiliar da fé, permitindo esclarecer, tornar inteligível, aquilo que a fé revela de forma intuitiva. Este o sentido da célebre fórmula agostiniana Credo ut intelligam (Creio para que possa entender). Na Cidade de Deus, Sto. Agostinho interpreta a história da humanidade como conflito entre a Cidade de Deus, inspirada no amor a Deus e nos valores cristãos, e a Cidade Humana, baseada exclusivamente nos fins e interesses mundanos e imediatistas. Ao final do

processo histórico, a Cidade de Deus deveria triunfar. Devido a esse tipo de análise, Sto. Agostinho é considerado um dos primeiros filósofos da história, um precursor da formulação dos conceitos de historicidade e de tempo histórico. A influência do pensamento agustiniano foi decisiva na formação e no desenvolvimento da filosofia cristã no período medieval, sobretudo na linha do \*platonismo. Tanto as Confissões quanto as Retratações (escritas no final de sua vida) fazem dele um precursor de Descartes, de Rousseau e do existencialismo: "Se eu me en-gano, eu existo." Ver patrística.

Agrippa, Heinrich Cornelius (1485-1535) 0 pensador cético Agrippa (nascido em Colônia, Alemanha) desempenhou um papel importante nas primeiras décadas do século XIV não so-mente com suas especulações teosóficas, herméticas. cabalísticas e gnósticas, que suscitaram vivas polêmicas, mas sobretudo por ter-se con-vertido num dos grandes promotores do ceticismo, contra o qual iria contrapor-se Descartes. Num mundo onde nada é seguro, onde tudo é possível, nada é verdadeiro, proclama Agrippa, só há lugar para a \*dúvida. Se nada é seguro, só o erro é certo. Portanto, temos de aceitar a incerteza e a vaidade das ciências e contentar-nos com a fé pura e simples em Deus. Obras principais: De occulta philosophia (1510) e De incertitudine et vanitate scientiarum (1526). Ver ceticismo.

Alain (1868-1951) Professor, jornalista e defensor da liberdade individual. Emile-Auguste Chartier, mais conhecido pelo pseudônimo de Alain (nasceu em Mortagne. França), influencia-do por Montaigne e Comte, tornou-se um representante típico de um racionalismo cético e de um \*liberalismo pacifista bastante extremado, embora hostil ao marxismo e à psicanálise. Obras principais: Systènie des beaux-arts (1926). Propos (entre 1920 e 1935), Éléments de philosophie (1941).

Albert, Hans (1921-) Filósofo e sociólogo alemão. professor na Universidade de Mannheim. procurou desenvolver um racionalismo crítico inspirado em Popper, questionando a crítica dialética e o método hermenêutico. Segundo Albert. o racionalismo crítico deve ser aplicado não só a uma proposta de fundamentação da ciência, mas também à interpretação da própria ação humana. Obras principais: Tratado da razão crítica (1968), Construção e crítica: ensaios para a filosofia do racionalismo critico (1972), Desvarios transcendentais: os jogos lingüísticos de Karl-Otto Ape/ e seu deus hermenêutico (1975).

Alberto Magno, sto. (c.1200-1280) Homem de saber enciclopédico, donde seu apelido Doctor Universalis, conhecido sobretudo por ter sido mestre de Tomás de Aquino e um dos principais responsáveis pela introdução e difusão do pensamento de Aristóteles na tradição filosófica e teológica medieval. Nasceu na Ale-manha e pertenceu à Ordem dos Dominicanos, tendo sido professor na Alemanha e em Paris. Escreveu comentários a praticamente todas as obras de Aristóteles, e divulgou as ciências grega e islâmica no Ocidente cristão. Ver escolástica.

**alegoria** (gr. allegoria) 1. Representação de uma idéia por meio de imagens. Ex.: uma alegoria da justiça. Diferentemente do símbolo, a alegoria é um simbolismo concreto: "O símbolo está para o sentimento assim como a alegoria está para o pensamento" (Alain). Ver metáfora.

2. Relato apresentando um problema filosófico sob a forma de um simbolismo. Ex.: a alegoria da caverna de Platão. A alegoria pode ser considerada um simbolismo concreto, embora seu procedimento guarde freqüentemente algo de abstrato, enquanto o símbolo vale por si mesmo e pelos sentimentos que sugere, servindo para atingir o que a razão não consegue alcançar: os personagens de uma alegoria são percebidos mais como a personificação de uma idéia do que como pessoas. Enquanto a alegoria é clara, o símbolo guarda algo de obscuro e de equívoco.

Alexandre de Afrodísias (sécs.II-1II d.C.) Filósofo grego peripatético de Afrodísias, na Cária, que floresceu no séc. IT da era cristã. Foi discípulo de \*Arístocles de Messena. Notabilizou-se primeiramente por seus comentários sobre Aristóteles, mas no Renascimento gozou de certo prestígio por seus próprios escritos filosóficos: Sobre o destino; Sobre a alma, e alguns outros.

Alexandria, escola de Nome pelo qual é conhecida uma importante corrente filosófica neoplatônica que floresceu nos três primeiros

séculos da era cristã em Alexandria, no Egito, um dos principais centros culturais da época, incluindo pensadores judeus e cristãos. Destacam-se dentre seus principais representantes o judeu Filon (c.20 a.C.-c.50 d.C.), e os cristãos Orígenes (c.185-254) e Clemente (séc. III). Ver neoplatonismo.

**algoritmo** (de al-Korismi: matemático árabe do séc.IX) Em um sentido mais amplo e geral, trata-se de um procedimento ou seqüência de instruções para a realização de uma operação de cálculo em um número finito de passos.

alienação (lat. alienatio, de alienare: transferir para outrem; alucinar, perturbar) 1. Estado do indivíduo que não mais se pertence, que não detém o controle de si mesmo ou que se vê privado de seus direitos fundamentais, passando a ser considerado uma coisa.

- 2. Em Hegel, ação de se tornar outrem, seja se considerando como coisa, seja se tornando estrangeiro a si mesmo.
- 3. Situação econômica de dependência do proletário relativamente ao capitalista, na qual o operário vende sua força de trabalho como mercadoria, tornando-se escravo (Marx). Para Marx, a propriedade privada, com a divisão do trabalho que institui, pretende permitir ao homem satis-fazer suas necessidades; na realidade, ao separá-lo de seu trabalho e ao privá-lo do produto de seu trabalho, ela o leva a perder a sua essência, projetando-a em outrem, em Deus. A perda da essência humana atinge o conjunto do mundo humano. As alienações religiosas, políticas etc. são geradas pela alienação econômica. De modo particular, a alienação política é exercida pelo Estado, instrumento da classe dominante que submete os trabalhadores a seus interesses. A

alienação religiosa é aquela que impede o homem de reconhecer em si mesmo sua humanidade, pois ele a projeta para fora de si, num ser que se define por tudo aquilo que o indivíduo não possui: Deus; ela revela e esconde a essência do homem, transportando-a alhures, no mundo invertido da divindade (Feuerbach).

- 4. Os termos "alienado" e "alienação" ingressam no vocabulário filosófico graças a He-gel e a Marx. Se, em Hegel, a alienação designa o fato de um ser, a cada etapa de seu devir, aparecer como outro distinto do que era antes, em Marx, ela significa a "despossessão", segui-da da idéia de escravidão. Assim, quando dizemos hoje que o trabalho é um instrumento de alienação na economia capitalista, estamos re-conhecendo que o operário é despossuldo do fruto de seu trabalho. Ver fetichismo; reificação.
- 5. Hoje em dia, podemos falar de outra forma de alienação: não se trata apenas de uma alienação do homem na técnica ou pela técnica, nem tampouco somente da alienação do Eu (como acredita Marx), mas de uma alienação em relação ao próprio mundo: o homem não somente se perde em sua produção, mas perde seu próprio mundo. que é ocultado, esterilizado, banalizado e desencantado pela técnica, com tudo o que implica de sentimento de absurdo, de privação de norma, de isolamento de si, de falta de comunicação etc.

alma (lat. anima: sopro vital) I. Por oposição ao \*corpo, a alma é um dos dois princípios do composto humano: princípio da sensibilidade e do pensamento, fazendo do corpo vivo algo distinto da matéria inerte ou de uma máquina.

- 2. Na filosofia aristotélico-escolástica, a alma humana, que é uma alma pensante, constitui o principio mesmo do pensamento. Ela é um princípio de vida: "ato primeiro de um corpo natural organizado" (Aristóteles) ou, então, "forma de um corpo organizado tendo a vida em potência".
- 3. Para Descartes, alma é sinônimo de pensamento ou de \*espírito: "Sou uma substância cuja essência toda ou a natureza não é outra senão a de pensar." Depois de instituir o cogito como verdade primeira, Descartes conclui: "A proposição `Eu existo' é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo em meu espírito. De sorte que eu, quer dizer, a alma, pela qual sou o que sou, é inteira-mente distinta do corpo." Mas quem sou eu, quando duvido? Uma coisa que pensa, uma res cogitans, uma mente (mens). Assim se funda a distinção da alma (imortal) e do corpo (parte da res extensa).
- 4. Para outros filósofos, Schelling, por exemplo, a alma é o princípio de unidade e de movi-mento sustentando a continuidade do mundo (orgânico e inorgânico) e unindo toda a natureza num organismo universal. Essa idéia da alma do mundo já é bastante freqüente nos séc's.XVI e XVII.
- 5. Observemos que, na filosofia antiga e clássica, alma é sinônimo de espírito e se opõe a corpo. Contudo, enquanto o corpo se destrói.
- seu princípio oposto, a alma, é indestrutível: donde a "imortalidade da alma"; não se fala da "imortalidade do espírito". No vocabulário contemporâneo da filosofia, só se emprega o termo "espírito". Aliás. depois de Kant, os problemas concernentes à existência de Deus ou à imortalidade da alma não revelam mais da filosofia.
- 6. Hegel fala da "bela alma" para designar uma atitude existencial do indivíduo que procura preservar sua pureza moral, sem se engajar na ação, refugiando-se na pureza de seu coração.

Alquié, Ferdinand (1906-1985) Professor honorário na Universidade de Paris-Sorbonne, o francês Ferdinand Alquié possui uma obra bas-tante rica versando tanto sobre os 'filósofos do século XVII quanto sobre metafísica, poesia e o surrealismo. Destacou-se por ter editado as obras completas de Descartes na França e por estar publicando as de Kant. Sua preocupação filosófica fundamental consiste em refletir sobre a dualidade entre a consciência intelectual e a consciência afetiva. Acredita numa filosofia eterna, pois defende a tese segundo a qual todos os grandes filósofos, apesar de suas diferenças, praticamente disseram a mesma coisa: em nome do ser, fizeram uma crítica do objeto. Obras principais: Le découverte métaphysique de l'homme chez Descartes (1950), La nostalgie de l'être (1950), La critique kantienne de la méta-physique (1968), Signification de la philosophie (1971). Le cartésianisme de Malebranche (1974), Le rationalisme de Spinoza (1981).

Althusius, Johannes (1557-1638) A importância do pensador alemão Althusius reside no fato de ter sido ele o fundador da doutrina do \*direito natural. Com sua obra principal, intitulada Política (1603), torna-se o primeiro defensor dos direitos dos povos. Como huguenote (ou calvinista), não somente criticou as barbaridades perpetradas pelo catolicismo na horrível noite de São Bartolomeu (todos os huguenotes foram mortos em Paris) como também deu uma interpretação racional do Estado e da sociedade em geral. Surge a idéia de "povo", tendo autoridade para destituir o rei quando ele não agir em seu interesse. O Estado nada vais é do que o man-datário do "povo" (a burguesia), o verdadeiro soberano.

Althusser, Louis (1918-1990) Filósofo marxista francês. desenvolveu uma interpretação original do pensamento de Marx na perspectiva estruturalista, combatendo o humanismo marxista e o marxismo-leninismo. Procurou analisar as bases teóricas do pensamento de Marx, estabelecendo diferentes etapas no desenvolvimento de sua argumentação, que caracterizou recorren-do ao conceito de \*Bachelard de corte epistemológico, privilegiando sobretudo a fase madura correspondente a O capital. Buscou, assim, desenvolver a teoria marxista a partir do conceito de ciência empregado por Marx, considerando entretanto a ciência não apenas como fenômeno de \*superestrutura, mas como produção de conhecimento. chegando inclusive a propor uma teoria do processo de produção do conhecimento. O materialismo dialético de Marx se caracterizaria assim como teoria filosófica, procurando Althusser investigar as bases epistemológicas dessa teoria, hem como seu papel político. Obras principais: .1 favor de Adarx (1965), Ler "O capital" (1966- 968. com outros autores, dentre os quais Balibar, Establet, Rancière), Lenin e a filosofia (1969) e o influente Ideologia e apare-lhos ideológicos de Estado (1970).

**altruísmo** Conceito estabelecido por Augusto Comte para designar o amor mais amplo possível ao outro, vale dize<sup>r</sup>. a inclinação natural que nos levaria a escolher o interesse geral de preferência a nossos próprios interesses. Em seu sentido mais moral. por oposição a egoísmo e a egocentrismo, altruísmo designa a atitude gene-rosa que consiste em sacrificar efetivamente seu interesse próprio em proveito do interesse do outro ou da comunidade.

ambigüidade (lat. ambiguitas: duplo senti-do) 1. Duplo sentido de uma palavra ou de uma expressão.

2. Condição do ser humano que reside na impossibilidade de fixar. previamente, um sen-tido para sua existência. "Não devemos confundir a noção de ambigüidade com a de absurdo. Declarar a existência absurda é negar que ela possa dar-se um sentido; dizer que ela é ambígua é afirmar que o sentido jamais lhe é fixado. que ele deve incessantemente ser conquistado" (Si-

mone de Beauvoir).

Amônio Sacas Filósofo grego (nascido em Alexandria) que floresceu na primeira metade do séc.111 da era cristã.. 'Fendo abandonado o Cristianismo. fundou o \*neoplatonismo em Alexandria, onde Plotino, Orígenes e Longino fo-ram seus discípulos.

**amor** (lat. amor: afeição, simpatia) 1. Tendência da sensibilidade suscetível a transportar-nos para um ser ou um objeto reconhecido ou sentido como bom. Ex.: o amor materno, o amor da glória.

- 2. Sentimento de inclinação e de atração ligando os homens uns aos outros. a Deus e ao mundo. mas também o invididuo a si mesmo. Error outras palavras. inclinação para uma pessoa. sob todas as suas formas e em todos os graus. desde o amor-desejo (inclinação sexual) até o amor-paixão e o amor-sentimento. "O amor é uma emoção da alma causada pelo movimento dos espíritos, levando-a a unir-se voluntaria-mente aos objetos que lhe parecem ser convenientes" (Descartes).
- 3. Amor ahlativo é a tendência oposta ao egoísmo. ao amor possessivo, pois se define pela doação e pelo devotamento ao outro. Ex.: o amor ao próximo.
- 4. O chamado amor puro é aquele que se tern apenas para com Deus, na mais total e perfeita gratuidade. "O amoré essa afeição que nos faz encontrar prazer nas perfeições daquele que amamos. e nada há de mais perfeito que Deus. Para amá-lo, basta considerarmos suas perfeições. As perfeições de Deus são as de nossas almas, mas Ele as possui sem limites." (Leibniz)
  - 5. Amor-próprio é o sentimento da dignidade pessoal e do respeito por si.
- 6. Amor platónico é aquele que prescinde de toda sensibilidade para alegrar-se coin as belezas intelectuais ou espirituais e com a essência mesma no belo.
- 7. Nietzsche retoma dos estóicos a expressão "amor fati". literalmente "amor do destino" (implicando tuna idéia de fatalidade), para de-signar a alegria e o desejo do filósofo por aquilo que deve acontecer: o futuro.

amoral (gr. a: privação, e lat. moralis) 1. Diz-se do que não é suscetível de ser qualificado moralmente ou que se revela estranho ou contrário ao domínio da moral.

2. Diz-se do que se apresenta como desprovido não somente de moralidade, mas de todo e qualquer senso moral. Ex.: o individuo amoral é aquele que nem mesmo tern consciência dos juízos morais.

amoralismo Doutrina ou atitude que rejeita ou desconhece o valor dos imperativos éticos e das práticas morais. Ver imoralismo.

Amoroso Lima, Alceu (1893-1985) ensaísta, professor universitário e pensador brasileiro (nascido no Rio de Janeiro). Formado pela Faculdade de Ciências Jurídicas e Sociais do Rio de Janeiro, foi catedrático de introdução á ciência do direito, de economia, de sociologia e de literatura em várias escolas superiores do Rio até 1963. Exerceu a crítica literária em vários jornais, sob o pseudônimo de Tristão de Ataíde. Participou do movimento modernista de 1922. Convertido ao catolicismo em 1928. passou a exercer uma forte influência no meio intelectual brasileiro, sobretudo por sua crítica literária e por seus numerosos ensaios sobre direito, pedagogia, sociologia e a situação política nacional. Não sendo propriamente um filósofo, desenvolveu um pensamento bastante marcado pelos filósofos cristãos preocupados com a defesa de um "humanismo integral". (Ver Jacques Mari-tain). Tornou-se, assim, um líder do catolicismo dito "progressista" no Brasil. Presidiu o Centro Dom Vital, de 1928 a 1963. Foi membro da Academia Brasileira de Letras. Seus livros mais importantes são, além de sua obra ficcional: Adeus á disponibilidade e outros adeuses (1928), Debates pedagógicos (1932). Pe la re-forma social (1933), Mitos de nosso tempo (1943), Humanismo pedagógico (1944), 0 trabalho no mundo moderno (1959) e Revolução, reação ou reforma (1964). Ver filosofia no Brasil.

**análise** (gr. analysis, de analyein: desligar, decompor um todo em suas partes) 1. Divisão ou decomposição de um todo ou de um objeto em suas partes, seja materialmente (análise química de um corpo), seja mentalmente (análise de conceitos). Opõe-se à \*síntese, ato de composição que consiste em unir em um todo diversos elementos dados separadamente. Alguém que possui um espírito de síntese, por oposição a quem possui um espírito analítico, é aquele que é apto para considerar as coisas em seu conjunto.

- 2. Procedimento pelo qual fornecemos a explicação sensata de um conjunto complexo. Ex.: a análise de um romance, de um fato histórico.
- 3. Método de conhecimento pelo qual um todo é dividido em seus elementos constitutivos. "O segundo preceito (do método) consiste em dividir cada uma das dificuldades em tantas partes quantas possíveis e quantas necessárias fossem para melhor resolvê-las" (Descartes).

Opõe-se ao método da síntese, indo das proposições mais simples às mais complexas: "Conduzir por ordem meus pensamentos, a começar pelos objetos mais simples e mais fáceis de serem conhecidos, para galgar, pouco a pouco, como que por degraus, até o conhecimento dos mais complexos" (Descartes).

4. "A operação que conduz do exame de uma totalidade T à proposição 'P faz parte de T' chama-se análise." (Bertrand Russell)

analítico/analítica 1. Que diz respeito à análise ou à analítica; que se faz por meio de análise. Oposto a sintético.

- 2. Oposto a juizo \*sintético, d juízo analítico é aquele cujo atributo pertence necessariamente à essência ou à definição do sujeito. Ex.: os corpos são extensos.
- 3. Uma proposição é analítica quando se pode validá-la ou invalidá-la sem recorrer à observação, embora ela não forneça nenhuma informação sobre a realidade.
- 4. Em Aristóteles, a analítica é a parte da lógica que trata da demonstração; em Kant, é a parte da lógica transcendental (analítica transcendental) que tem por objeto "a decomposição de nosso conhecimento a priori nos elementos do conhecimento puro do entendimento", isto é, das categorias.

analogia (gr. analogia: proporção matemática, correspondência) 1. Paralelo entre coisas diferentes levando-se em conta o seu aspecto geral.

2. Identidade de relação unindo dois a dois os termos de vários pares. É o caso da proporção matemática A, B e C, D, que se escreve: "A:B::C:D" e se enuncia: "A está para B como C está para D". Donde a igualdade proporcional

3. Identidade de relações entre seres e fenômenos (analogia entre queda e gravitação, entre o boi e a baleia).

- 4. Raciocínio por analogia é uma inferência fundada na definição de características comuns. Assim, um corpo que sofre na água o chamado impulso de Arquimedes deve sofrer o mesmo impulso no ar, pois as caracterísicas comuns à água (líquido) e ao ar (gás) definem o fluido. As descobertas científicas fregüentemente consistem na percepção de uma analogia, ou seja, de
  - 3. Identidade de relações entre seres e fenômenos (analogia entre queda e gravitação, entre o boi e a baleia).
- 4. Raciocínio por analogia é uma inferência fundada na definição de características comuns. Assim, um corpo que sofre na água o chamado impulso de Arquimedes deve sofrer o mesmo impulso no ar, pois as características comuns à água (líquido) e ao ar (gás) definem o fluido. As descobertas científicas freqüentemente consistem na percepção de uma analogia, ou seja, de uma identidade entre dois fenômenos sob a diversidade de suas aparências. Ex.: a analogia do raio e da centelha elétrica descoberta por Franklin.

**anamnese** (gr. anamnésis: ação de lembrar-se) Na filosofia platônica, a anamnese consiste no esforço progressivo pelo qual a consciência individual remonta, da experiência sensível, para o mundo das idéias. Ver reminiscência.

**anarquia** (gr. anarchia: ausência de chefe, de comando) 1. Estado de uma sociedade não-organizada ou desorganizada e desprovida de \*governo capaz de manter a ordem institucional.

2. Desorganização ou desordem, de fato ou voluntária, num grupo social, por falta de uma autoridade ou liderança.

anarquismo Doutrina política que repousa no postulado de que os homens são, por natureza, bons e sociáveis, devendo organizar-se em comunidades espontâneas, sem nenhuma necessidade do Estado ou de um governo. Trata-se de uma concepção política que condena a própria existência do Estado. "Repudiamos toda legislação, toda autoridade e toda influência privilegiada, patenteada, oficial e legal, mesmo oriunda do sufrágio universal, convencidos de que ja-mais poderá funcionar senão em proveito de uma minoria dominante e exploradora contra os interesses da imensa maioria submissa." (\*Bakunine) Assim, como conjunto de teorias sociais possuindo em comum a crença no indivíduo e a desconfiança relativamente aos poderes que se exercem sobre ele. o anarquismo aprova o que dizia Proudhon: "Ser governado é ser vigiado, inspecionado, espionado, dirigido, legisferado. regulamentado.'énquadrado, doutrinado, prega-do, controlado, rotulado... por seres que não possuem nem a ciência nem a virtude."

**anarquista** Partidário do anarquismo, isto é. do individualismo total e absoluto, rejeitando, sumariamente, toda autoridade individual ou co-letiva e podendo chegar, em alguns casos, a defender a "propaganda pelo fato", caracteriza-da por atentados e terrorismos políticos. Ver libertário.

Anaxágoras (499-428 a.C.) Filósofo da Ásia Menor (nascido em Clazomenas), considerado o fundador da escola filosófica de Atenas. Amigo e partidário de Péricles, foi acusado de impieda-

de e de ateísmo por seus inimigos, pois se recusava a prestar culto aos deuses nacionais. Banido de Atenas em 434 a.C., morreu em Lâmpsaco. Considerado por Diógenes Laércio "o primeiro que acrescentou a inteligência (nous) à matéria (hylé)", Anaxágoras sustentava que, para explicar tudo o que acontece e que muda, precisamos adotar a hipótese de um nú-mero infinito de elementos, de germes ou "sementes" ("omoiomerias"), que se diferenciam entre si qualitativamente, que possuem propriedades irredutíveis, de cuja combinação nascem todas as coisas. Assim, o princípio de todas as coisas são essas "sementes" que se misturam e se separam. Inicialmente, estavam "todas juntas", confundidas e sem ordem num primitivo caos. Mas foram ordenadas pelo espírito, pela inteligência, pela mente ou "nous".

Anaximandro (610-547 a.C.) Filósofo da escola \*jônica, o grego (natural de Mileto e discípulo de Tales) Anaximandro estabeleceu que o princípio de todas as coisas é o ilimitado (o apeiron). Para ele, tudo provém dessa substância eterna e indestrutível, infinita e invisível que é o apeiron, o ilimitado, o indeterminado: "o infinito é o princípio" (anché); e o princípio é o fundamento da geração das coisas, funda-mento que as constitui e as abarca pelo indiferenciado, pelo indeterminado. A ordem do mundo surgiu do caos em virtude desse princípio, dessa substância única que é o apeiron.

Anaxímenes (588-524 a.C.) Filósofo da es-cola \*jônica, o grego (natural de Mileto e discípulo de Anaximandro) Anaxímenes ensinou que a substância originária não poderia ser a água (como acreditava Tales) nem tampouco o apeiron (como dissera Anaximandro), mas o ar infinito (o pneuma apeiron) que, através da rarefação e da condensação, forma todas as coisas. O ar recobre toda a ordem do universo como um elemento vivo e dinâmico. Como a alma humana, ele é como um sopro, um hálito que informa toda a matéria: "Da mesma maneira que nossa alma. que é ar, nos mantém unidos, também o sopro e o ar mantêm o mundo inteiro."

Andrônico de Rodes Filósofo grego peripatético que floresceu no séc. I a.C., em Roma. Organizou, catalogou e publicou as obras de \*Aristóteles. Foi o primeiro que deu a conhecer aos romanos as doutrinas filosóficas de Aristóteles e de \*Teofastro. Atribui-se a ele o termo "metafísica", com o qual denominou um con-junto de textos de Aristóteles.

angústia (lat. angustia: estreiteza, aperto, restrição) I. Mal-estar provocado por um senti-mento de opressão. seja de inquietude relativa a um futuro incerto, à iminência de um perigo indeterminado mas ameaçador, ao medo da mor-te e às incertezas de um presente ambíguo, seja de inquietude sem objeto claramente definido ou determinado, mas freqüentemente acompanhada de alterações fisiológicas.

- 2. Neurose caracterizada por ansiedade, agitação, fantasias, fobias e por um sentimento confuso de impotência diante de um perigo eventual, real ou imaginário.
- 3. Em Kierkegaard, estado de inquietude do existente humano provocado pelo pressentimento do pecado e vinculado ao sentimento de sua liberdade. Em Heidegger, insegurança do existente diante do nada: o sentimento de nossa situação original nos mostra que fomos lançados no mundo para nele morrer. Em Sartre, cons-ciência da responsabilidade universal engajada por cada um de nossos atos: "A angústia se distingue do medo, porque o medo é medo dos seres do mundo, enquanto a angústia é angústia diante de mim."

animal-máquina Teoria elaborada por Des-cartes e desenvolvida por Malebranche segundo a qual os animais não passam de autômatos aperfeiçoados. desprovidos de sensibilidade e de inteligência. Quanto aos homens. não são má-quinas, porque neles há o cogito. Contudo, o corpo humano, enquanto res extensa, isto é, enquanto extensão, funciona como uma máquina, vale dizer, como um mecanismo análogo ao das máquinas feitas pelo homem (como um relógio, por exemplo).

animal político Expressão utilizada por Aristóteles ao definir o homem como "zoôn politikón" ("animal político"). Queria dizer que, por oposição aos outros seres vivos, o homem é um animal destinado, por sua natureza, a viver na \*cidade (na pólis), o que não implica que tenha um gosto natural pelas lutas eleitorais ou pelas discussões políticas no sentido que lhes damos hoje.

animismo (al animismes, do lat. anima: alma) 1. Doutrina segundo a qual a alma constitui o princípio da vida orgânica e do pensa-mento.

- 2. Concepção que consiste em atribuir alma às coisas. Em outras palavras, crença segundo a qual a natureza é regida por almas ou espírito análogos à vontade humana.
- 3. Em seu sentido estrito, o animismo é uma teoria antropológica que tem por objetivo explicar as crenças religiosas dos povos primitivos através de uma personificação dos fenômenos naturais, sob a forma de vontades múltiplas e contraditórias. Contudo, os fenômenos animistas se verificam também no chamado "homem civilizado", especialmente nos doentes mentais e nos que são dominados por um pensamento infantil.

aniquilamento (lat. annihilare: reduzir a nada) Destruição total de um ser particular ou de um ser geral. Trata-se de uma redução ao nada (nihil). Assim, para os materialistas, a morte constitui o aniquilamento do ser humano, vale dizer, de sua individualidade, só permanecendo a matéria de que seu corpo é composto.

Annales, escola dos (école des Annales) Também chamada de Nova História (Nouvelle Histoire), a escola dos Anais é um movimento que, pretendendo ir além da visão positivista dos historiadores que vêem a história como crônica de acontecimentos (histoire événementielle), tem como objetivo renovar e ampliar o quadro das pesquisas históricas. Fundada na França por Lucian Febvre e Marc Bloch (1929), em torno da revista Annales: économies, sociétés, civilisations, essa corrente de pensamento abre o campo da história para o estudo de atividades humanas até então pouco investigadas. Substitui o tempo breve da história dos acontecimentos pela longa duração (longue durés), capaz de tornar inteligíveis os fatos de civilização ou as "mentalidades'. Rompendo com a compartimentação estanque das disciplinas sociais (história, sociologia, psicologia, economia, geografia humana etc.), privilegia, em suas investigações, os métodos pluridisciplinares. Uma das principais obras representativas desta corrente é O Rediterrâneo e o mundo mediterrâneo no período de Felipe II, de Fernand Braudel.

Anselmo, sto. (1033-1109) Considerado um dos iniciadores da tradição escolástica, sto. Anselmo nasceu em Aosta, na Itália, e foi arcebispo de Canterbury, na Inglaterra. Distinguiu-se sobretudo por ter formulado o célebre argumento \*ontológico para demonstrar a existência de Deus, em seu proslogion, retornado depois por Descartes e criticado por Kant. E também autor de diálogos como De veritate e De grammatíco, em que apresenta um tipo de análise conceitual muito influente no desenvolvimento da filosofia medieval. Em várias de suas obras, procurou conciliar a fé e a razão, na linha do pensamento de sto. Agostinho. Ver escolástica.

antecedente (lat. antecedens, de antecedere: preceder) 1. Nas ciências experimentais, o ante-cedente é um fenômeno ou fato que precede outro fenômeno, estando ligado ao conseqüente por uma relação invariável ou lei.

2. Antecedentes (geralmente no plural) são particularidades hereditárias ou acontecimentos do passado pessoal de um individuo, servindo para explicar quer suas anomalias psíquicas do momento, quer certos comportamentos considerados associados ou criminosos no presente.

antinomia (gr. antinomia: contradição entre leis) Conflito da razão consigo mesma diante de duas proposições contraditórias, cada uma podendo ser demonstrada separadamente. inventa-das pelos céticos gregos, as antinomias fazem prevalecer a contradição de principio entre diferentes enunciados e, a partir daí, a vaidade de todo conhecimento. Na filosofia de Kant, a antinomia designa o fenômeno de oscilação da tese à antítese, a razão se encontrando diante do enunciado de duas demonstrações contrárias, mas cada uma sendo coerente consigo mesma. Por exemplo, quando a razão pretende optar pela liberdade ou peló determinismo. A solução des-se jogo de oposições implica toda a filosofia transcendental, pela qual a razão pode ser definida como o lugar de engendramento de conflitos, de oposições, de antinomias. As antinomias estão na origem do ceticismo que, por sua vez. abala o dogmatismo e prepara o criticismo. São quatro as antinomias da razão pura: a) é o mundo limitado no tempo e no espaço? b) é o mundo divisível cm partes simples ou indivisível ao infinito? c) existe uma liberdade moral ou somente um determinismo hsico? d) existe um ser necessário ou somente seres contingentes?

Antístenes (c.444-c.365 a.C.) Filósofo grego (nascido em Atenas); foi discípulo de Sócrates e mestre de Diógenes, o Cínico. Fundou a escola cínica ou o cinismo. Segundo a sua doutrina filosófica, o bem supremo está na virtude, que consiste em menosprezar a riqueza, a grandeza e a volúpia. Ver cinismo.

antítese (gr. antithesis: oposição) 1. Oposição de contrariedade entre dois termos ou duas proposições.

2. Em Kant, proposição contrária à \*tese. Em Hegel, segundo momento da \*dialética entre a tese e a síntese que realiza o

acordo dos dois primeiros momentos. Ex.: o não-ser é a antítese do ser, sua \*síntese sendo o devir.

3. Em Hegel, que foi retomado por Marx, a antítese designa o momento negativo da dialética: antítese é a negação da tese, e a negação dessa negação culmina na síntese." Ver dialética.

antrópico, princípio Princípio formulado pelo físico cosmólogo norte-americano Brandon Carter na década de 1970, estabelecendo que o ser humano só seria capaz de observar um uni-verso suficientemente estruturado para permitir a existência da própria vida humana; ou seja, se o universo em que nos encontramos fosse hostil à vida, não poderíamos observá-lo. Segundo a definição de Carter. "nossa posição no universo é necessariamente privilegiada, na medida em que é compatível com nossa existência enquanto observadores". Neste sentido, o princípio antrópico guarda relação com o argumento \*cosmo-lógico. uma vez que é utilizado como argumento cm defesa da existência de um universo ordenado.

antropocentrismo (do gr. anthropos: homem, e do lat. centram: centro) Concepção que situa e explica o homem como o centro do universo e, ao mesmo tempo, como o fim segun-do o qual tudo o mais deve estar ordenado e a ele subordinado: "O homem é a medida de todas as coisas" (Protágoras).

antropologia (gr. anthropos: homem, e logos: teoria, ciência) I. Ciência do homem ou conjunto das disciplinas que estudam o homem

- 2. Antropologia física: conjunto das ciências naturais que estudam o homem enquanto animal.
- 3. Antropologia cultural: ciência humana que tem por objeto de estudo as diferentes culturas e que investiga mais especialmente as chamadas sociedades primitivas. Englobando a etnografia e a etnologia, estuda as diversas culturas do homem em sua referência aos diferentes meios sociais. Nesse sentido, pode ser considerada o conjunto das disciplinas que investigam os agrupamentos humanos tanto sob o ângulo dos tipos físicos e biológicos como das tornas de civilização atuais e passadas.
- 4. Antropologia filosófica: "Conhecimento pragmático daquilo que o homem, enquanto ser dotado de livre-arbítrio, faz, pode ou deve fazer dele mesmo" (Kant). Para Kant, a antropologia divide-se em: antropologia teórica (ou psicologia empírica), que é o conhecimento do homem em geral e de suas faculdades; antropologia pragmática, que é o conhecimento do homem centrado em tudo aquilo que pode ampliar sua habilidade; antropologia moral, que é o conhecimento do homem centrado naquilo que deve produzir a sabedoria na vida, conforme os princípios da metafísica dos costumes.

antropomorfismo (do gr. anthropos: homem, e morphé: forma) 1. Concepção pela qual explicamos os fenômenos físicos ou biológicos atribuindo-lhes motivações ou sentimentos humanos.

- 2. Atitude de espírito que consiste em conceber Deus à imagem e semelhança do homem e em atribuir-lhe modos de pensar, de sentir e de agir idênticos ou semelhantes aos modos humanos.
- 3. A similitude entre Deus e o homem aparece, tanto para Feuerbach quanto para Freud, como a fonte mesma da religião. Para Feuerbach, Deus é a essência da humanidade: o homem projeta num ser mítico todas as suas qualidades e adora, assim, sua própria essência, que ele não mais reconhece. Para Freud, Deus é o Pai morto: na horda primitiva, o grupo dos filhos, oprimido pelo pai que o exclui do poder e o afasta das mulheres, rebela-se e mata o pai; porém, para evitar a discórdia entre si e fugir da culpabilidade, restabelece a lei e os interditos que o pai havia instaurado; é desse conflito que surgem o poder divino e a neurose originária da religião.

aparência (lat. apparentia: aparição, aspecto) 1. Aquilo que é dado das coisas ao sujeito na representação. Sinônimo de \*fenômeno.

2. Aspecto enganador ou meramente superficial das coisas. Oposto a \*realidade.

**aparências**, **salvar as** Expressão utilizada para traduzir o preceito epistemológico grego: sozein phainomena: toda hipótese capaz de fornecer uma explicação aos fenômenos do mundo deve satisfazer uma condição: que tudo o que pudermos deduzir dessa hipótese seja conforme aos dados da experiência (aos fatos observáveis ou aparências).

apatia (gr. apatheia: sem sensibilidade) 1. Estado de indiferença e de passividade afetiva no qual desaparece toda iniciativa.

- 2. Estado de total indiferença constituindo o soberano bem (Pirro).
- 3. Para os estóicos, estado da alma alcançado pela vontade e que a torna não somente inacessível à perturbação das paixões, mas insensível à dor.

Apeiron Termo grego utilizado por \*Anaximandro para designar "aquilo que não tem li-miar, extremidade ou limite", sendo considera-do, pois, como "infinito" e "imenso", como o princípio original dos seres, tanto de seu apare-cimento quanto de sua dissolução.

Apel, Karl-Otto (1922-) Filósofo alemão, professor na Universidade de Kiel, desenvolveu uma série de trabalhos sobre a linguagem e a comunicação humana em uma perspectiva que aproxima a \*hermenêutica e a \*teoria crítica da escola de \*Frankfurt da semiótica de \*Peirce e da filosofia analítica. em um diálogo bastante fértil. Obras principais: A idéia de linguagem na tradição do humanismo de Dante a Vico (1963), A filosofia analítica da linguagem e as ciências humanas (1965), A transformação da filosofia (1973), Pragmática lingüística e filosofia (org., 1976).

apercepção 1. Termo criado por Leibniz para designar a \* consciência (ou conhecimento) de si.

2. Em Kant, a apercepção ou consciência do Eu pode ser empírica ou \*transcendental: é o "eu penso" que acompanha todo o ato do entendimento.

apetite (lat. appetitus) Na tradição da \*escolástica, o apetite designa a inclinação ou tendência de um ser ou de um individuo em direção a determinado objetivo. O apetite pode ser: a) natural (como o movimento da pedra para bai14 apodítico

xo); b) sensível (próprio do animal, cujos senti-dos o levam para um objetivo particular); c) racional ou vontade (próprio do homem).

**apodítico** (gr. apodeiktikós: demonstrativo) Modalidade do \*juízo que é necessário de direi-to, exprimindo uma necessidade lógica, não um simples fato. "Os juízos são problemáticos quando admitimos a afirmação ou a negação como simplesmente possíveis (arbitrárias); são assertóricos quando os consideramos como reais (verdadeiros); e apodíticos quando os consideramos como necessários" (Kant). Assim, um juízo apodítico apresenta característica de universalidade e de necessidade. Ex.: um círculo é uma curva fechada de que todos os pontos são equidistantes do centro.

**apofântico** (gr. apophantikós: que faz ver, conhecer) 1. Uma proposição apofântica é aquela que se limita a fazer uma declaração, afirmativa ou negativa, sem nenhuma preocupação de dar uma ordem, de manifestar uni desejo ou de interrogar. Ex.: Pedro é grande, ou Pedro não é grande.

2. Diz-se da teoria lógica dos juízos e das proposições: "A primeira espécie de discurso apofântico é a afirmação: a segunda é a negação" (Aristóteles). Uma proposição apofántica pretende descrever uma realidade ou revelar sua natureza. E caracterizada pela sentença declarativa ou asserção, podendo ser verdadeira ou falsa em relação à realidade que descreve. Ver logos.

apolíneolapolinismo Termos criados por Nietzsche e derivados de Apolo, que ele opõe a Dioniso. Segundo Nietzsche, Apolo é o deus da medida e da harmonia, enquanto Dioniso é o deus da embriaguez, da inspiração e do entusiasmo. Apolíneo, diz Nietzsche, significa "contemplativo, que é fonte de harmonia e beleza", enquanto dionisíaco significa "de exaltação trágica e patética da vida". A palavra apolinisnao designa a contemplação extasiada de um inundo de imaginação e de sonho, do mundo da bela aparência que nos liberta do devir; por sua vez, o dionisismno concebe ativamente o devir. sente-o objetivamente como a "volúpia curiosa do cria-dor" (Nietzsche).

apologética (gr. apologetikós: que defende, que justifica) Em seu sentido negativo, a apologética designa a parte da \*teologia tradicional

que tem por objetivo defender racionalmente a fé cristã contra todo e qualquer ataque a um de seus dogmas; em seu sentido positivo, é a parte da teologia que visa estabelecer, através de argumentos históricos e racionais, o fato mesmo da Revelação cristã.

**aporético** (gr. aporetikós) Relativo a \*aporia; sein solução. insolúvel. Diz-se dos diálogos socráticos de Platão, que terminam sem uma solução definitiva para a questão examinada, valorizando mais o exame do problema do que sua solução final.

**aporia** (gr. aporia: impasse, incerteza) 1. Dificuldade resultante da igualdade de raciocínios contrários, colocando o espirito na incerteza e no impasse quanto à ação a empreender.

2. Dificuldade irredutível, seja numa questão filosófica, seja em determinada doutrina. Em outras palavras, dificuldade lógica insuperável num raciocínio. uma objeção ou um problema insolúvel: tudo o que faz com que o pensamento não possa avançar. Ex.: os vínculos entre o espirito e o corpo constituem uma aporia para a maior parte das doutrinas filosóficas.

a posteriori (expressão latina: posterior à experiência) Que é estabelecido e afirmado em virtude da \*experiência. Ex.: a água entra em ebulição a 100 graus centígrados. Opõe-se a \*a priori. Na lógica, essas duas expressões deter-minam os juízos. Um juízo a priori é independente da experiência, não tendo necessidade dela para ser verificado. Um juízo a posteriori, ao contrário, só pode ser estabelecido pela experiência. As proposições apoditicas exprimem juízos a priori; as proposições assertóricas ex-primem juízos a posteriori.

apreensão (lat. apprehensio: compreensão, captação) O diais simples ato de conhecimento, através do qual o espírito capta imediata e diretamente os objetos ou os representa.

- a priori (expressão latina: anterior à experiência) L Que é logicamente anterior à experiência e dela independe.
- 2. Em Kant, são a priori, quer dizer, universais e necessárias, as formas ou intuições puras da sensibilidade (espaço e tempo), as categorias do entendimento e as idéias da razão.
- 3. Idéia a priori: idéia preconcebida (e pre-conceituosa) ou hipótese anterior a toda e qual-quer verificação experimental: "E uma idéia que se apresenta sob a forma de uma hipótese cujas conseqüências devem ser submetidas ao critério experimental" (Claude Bernard).
  - 4. Arbitrário, gratuito. não fundado cm nada de positivo.

apriorismo Doutrina ou princípio que atribui papel central a experiências ou raciocínios a priori.

Aquiles, paradoxo de Ver paradoxo.

Aquino, sto. Tomás de (1227-1274) Nasceu na Itália. de família nobre, e entrou cedo na Ordem dos Dominicanos. Percorreu toda a Eu-ropa medieval. Depois dos estudos em Nápoles, Paris e Colônia (onde teve por mestre Alberto Magno), ensina em Paris e nos Estados do papa. Morreu quando se dirigia ao Concílio de Lyon. Sua imensa obra compreende duas Sumas: Suma contra os gentios e Suma teológica, vários tratados e comentários sobre Aristóteles. a Bíblia. Boécio etc., além das Questões disputadas. O pensamento de sto. Tomás está profundamente ligado ao de Aristóteles. que ele, por assim dizer, "cristianiza". Seu papel principal foi o de organizar as verdades da religião e de harmonizá-las com a síntese filosófica de Aristóteles, demonstrando que não há ponto de conflito entre fé e razão. Sua teoria do conhecimento pretende ser. ao mesmo tempo, universal (estende-se a todos os conhecimentos) e crítica (determina os limites e as condições do conhecimento humano). O conhecimento verdadeiro seria uma "adequação da inteligência á coisa". Retomando a física e a metafisica de Aristóteles.

estabelece as cinco "vias" que nos conduzem a afirmar racional-mente a existência de Deus: a partir dos "efeitos", afirmamos a causa. Estabelece sua concepção de natureza como ordem do mundo. ordem decifrável nas coisas e que permite fixar fins particulares a cada uma delas. Deus é a causa de tudo, mas não age diretamente nos fatos da criação: Ele instaurou um sistema de leis, causas segundas, ordenando cada um dos domínios naturais segundo sua especificidade própria. Deus é o primeiro motor imóvel, é a primeira causa eficiente, é o único Ser necessário. é o Ser absoluto, o Ser cuja Providência governa o mundo. Sto. Tomás mostra que há, em Aristóteles.

uma filosofia verdadeiramente autônoma e independente do dogma, mas em harmonia com ele. Assim, sto. Tomás introduz no teísmo cristão o rigor do naturalismo peripatético. Porém, distingue o Estado e a Igreja, o direito e a moral, a filosofia e a teologia, a natureza e o sobrenatural. "A última felicidade do homem não se encontra nos bens exteriores. nem nos bens do corpo, nem nos da alma: só pode encontrar-se na contemplação da verdade."

**arbitrário** (lat. arbitrarius: que depende do arbítrio) I. Que só depende da escolha, do arbítrio ou da decisão livre dos homens. Ex.: as palavras são sinais arbitrários ou convencionais. 2. É arbitrária toda decisão ou tomada de posição injustificada ou sem motivos racionais. Ex.: você não vai viajar porque eu não quero. 3. Poder arbitrário é um poder ilegal, independente das leis em virtude das quais ele se exerce.

**Arcesilau** (316-241 a.C.) Filósofo grego, nascido na Eólia. fundador da Nova Academia: foi mestre de Carnéades. Utilizou o método dialético contra o dogmatismo dos estóicos e procurou retomar ao pensamento de Sócrates e Platão.

Arendt, Hannah (1906-1975) Filósofa ale-mã. de origem judaica. estudou com Heidegger e Jaspers. tendo emigrado inicialmente para a França e depois para os Estados Unidos (1941), onde foi professora na New School for Social Research de Nova York. Notabilizou-se sobre-tudo por suas reflexões sobre a situação do mundo atual e sobre as crises que marcam nossa época: crise da religião, crise da tradição filosófica e crise (la autoridade política. Na filosofia política. é importante sua análise do totalitarismo, que interpreta como resultante precisamente da crise de autoridade. Para resolver essas crises, propõe a retomada de algumas características básicas dos movimentos revolucionários modernos como a Revolução Americana e a Francesa, em que o sistema de conselhos tornava as decisões políticas mais democráticas e participativas. Dentre suas principais obras destacam-se As origens do totalitarismo (1951) e A condição humana (1958).

**argumentação** (lat. argumentado) Modo de apresentar e de dispor os argumentos, vale dizer, os raciocínios destinados a provar ou a refutar determinada proposição, um ponto de vista ou uma tese qualquer. Seu objetivo é o de convencer ou persuadir, mostrando que todos os argumentos utilizados tendem para urna única conclusão.

argumento (lat. argumentum) Raciocínio formando um todo distinto e bem concatenado que tem por finalidade provar ou refutar \*pro-posição ou urna \*teoria. O termo "argumento" está sempre associado 'a um contexto de prova e conserva uma conotação jurídica ("o advogado desenvolve seus argumentos") explicando amplamente seu emprego em fórmulas já prontas: argumento \*ontológico (para provar a existência de Deus), argumento \*ad hominem (para atacar o indivíduo e não aquilo que ele diz).

Aristarco de Samos (séc. III a.C.) Filósofo e astrónomo neopitagórico que defendeu a hipó-tese do \*heliocentrismo e do movimento da Terra contra a concepção geocéntrica tradicional na Antigüidade, retomada posteriormente por Nicolau \*Copérnico que a ele se refere.

Aristipo (c.435-356 a.C.) Filósofo grego, nascido em Cirene; foi inicialmente sofista, de-pois discípulo de Sócrates e finalmente fundou o cirenaísmo ou escola cirenaica, ensinando que o prazer era a felicidade suprema da vida.

**Aristocles de Messena** Filósofo grego peripatético do século II a.C. Foi mestre de Alexandre de Afrodísias. Escreveu um Tratado sobre filosofia, em dez volumes, do qual restam apenas fragmentos.

**Aristóteles** (384-322 a.C.) Filósofo grego nascido em Estagïra, Macedônia. Discípulo de Platão na Academia. Preceptor de Alexandre Magno. Construiu um grande laboratório, graças à amizade com Felipe e seu filho Alexandre. Aos cinqüenta anos. funda sua própria escola. o Liceu, perto de um bosque dedicado a Apolo Líelo. Daí o nome de seus alunos: os peripatéticos. Seus últimos anos são ent<sup>r</sup>emeados de lutas políticas. O partido nacional retoma o poder em Atenas. Aristóteles se exila na Eubéia, onde morre. Sua obra aborda todos os ramos do saber: lógica, física, filosofia, botânica, zoologia. metafísica etc. Seus livros fundamentais: Retórica, bica a Nicómaco, Etica a Eudemo, \*Órganon: conjunto de tratados da lógica, Eísi-

ca, Política e Metafísica. Para Aristóteles, contrariamente a Platão, que ele critica, a idéia não possui uma existência separada. Só são reais os indivíduos concretos. A idéia só existe nos seres individuais: ele a chama de "forma". Preocupa-do com as primeiras \*caatsas e com os primeiros princípios de tudo, dessacraliza o "ideal" platônico, realizando as idéias nas coisas. O primado é o da experiência. Os caminhos do conhecimento são os da vida. Sua teoria capital é a distinção entre \*potência e \*ato. O que leva à segunda distinção básica, entre matéria e forma: "a substância é a forma". Daí sua concepção de Deus corno Ato puro, Primeiro Motor do mundo, motor imóvel, Inteligência, Pensamento que ignora o mundo e só pensa a si mesmo. Quanto ao homem, é um "animal político" submetido ao Estado que, pela educação, obriga-o a realizar a vida moral, pela prática das virtudes: a vida social é uni meio, não o fim da vida moral. A felicidade suprema consiste na contemplação da realização de nossa forma essencial. A política aparece como um prolongamento da moral. A virtude não se confunde com o heroísmo, mas é uma atividade racional por excelência. O equilíbrio cia conduta só se realiza na vida social: a verdadeira humanidade só é adquirida na sociabilidade.

**aristotelismo** Tradição que se baseia no con-junto do sistema filosófico de Aristóteles e de seus discípulos, também conhecido pelo nome de "peripatetismo" porque o mestre ensinava passeando (peripatein: passear).

Aristóxeno Filósofo grego (nascido em Ta-rento) peripatético do séc.IV a.C. Foi discípulo de Aristóteles. Restam de sua

autoria Elementos de harmonia e um fragmento sobre Elementos de ritmo, que são os escritos mais antigos sobre música que se conhece.

Arnauld, Antoine (1612-1694) Filósofo e teólogo francês, nascido em Paris, tornou-se famoso por suas controvérsias teológicas com os jesuítas. Sua influente obra Logique de Port-Royal, ou Art de penser (1662), escrita em colaboração com seu contemporâneo Pierre Ni-cole, pode ser considerada um manual de lógica inspirado em princípios da filosofia da consciência de Descartes. Escreveu ainda outras obras de cunho religioso e teológico como De la fréquente communion (1643), Apologie pour lés Saints-Pères (1651), La perpétuité de la foi, este também em colaboração com Nicole (1669-1679). Ver jansenismo.

Aron, Raymond (1905-1983) Sociólogo francês (nascido em Paris), o mais importante da sociedade industrial de sua geração. Ademais, destacou-se muito por suas obras de filosofia política. Profundo conhecedor de Max Weber, já se preocupava, desde sua primeira grande obra, Introduction à la philosophie de l'histoire (1938), com "os limites da objetividade histórica" (subtítulo do livro). Revelando uma grande desconfiança relativamente às ilusões do saber absoluto e a todos os sistemas fechados, entrou em polêmica corn as diversas formas de marxismo e criticou severamente as ideologias de seu tempo. Escreveu ainda: L 'o-pium des intellectuels (1957), Dimension de la conscience historique (1961), Paix et guerre entre les nations (1966), Les désillusions du progrès (1969), Études politiques (1970).

arqueologia (do gr. archaiologia: estudo de antiguidades) 1. Estudo científico das civilizações pré-históricas ou desaparecidas, sobretudo pela interpretação dos vestígios que deixaram. 2. Fazer uma arqueologia do saber significa, para Michel Foucault, elaborar uma reflexão original que, a partir da análise das práticas discursivas, possa revelar o solo onde se ancoram as possibilidades de pensar, isto é, a episteme. Fazer a arqueologia dessa episteme significa descobrir por quais regras de organização são mantidos os enunciados que se referem a territórios que constituem o objetivo de um conhecimento positivo (nãocientífico). Ver episteme.

**arquétipo** (gr. archétypon: modelo, tipo original) 1. Em Platão, as idéias como protótipos ou modelos ideais das coisas; em Kant, o entendimento divino como modelo eterno das criaturas e como causa da realidade de todas as representações humanas do divino.

2. A teoria psicanalitica de \*Jung, valorizan-do a teoría estóica da alma universal, considera-da como lugar de origem das almas individuais, define os arquétipos como imagens ancestrais e simbólicas, desempenhando uma dupla função: a) exprimemse através dos mitos e lendas que pertencem ao fundo comum da humanidade; b) constituem, em cada indivíduo, ao lado de seu \*inconsciente pessoal, o inconsciente coletivo

que se manifesta nos sonhos, nos delírios e em algumas manifestações artísticas.

**Arquitas de Tarento** Filósofo grego, nascido em Tarento. que viveu nos sécs.V e 1V a.C.; pitagórico; foi cientista e general; contemporâneo de Platão; resolveu o problema da duplica-cão do cubo; realizou estudos sobre acústica e assuntos matemáticos e geométricos e é considerado como o inventor da polia. Autor de aforismos morais, especialmente sobre a felicidade.

**arquitetônica** (gr. architektonikós) 1. Aristóteles chama de "ciência arquitetônica" as ciências primeiras, que constituem como que a arquitetura ou ossatura das outras, que lhes permanecem subordinadas: "Os fins de todas as ciências arquitetônicas são mais importantes que os das ciências subordinadas. E em função das primeiras que perseguimos as segundas." 2. Kant retoma a expressão para designar "a teoria daquilo que há de científico em nosso conhecimento em geral", vale dizer, a arte dos sistemas.

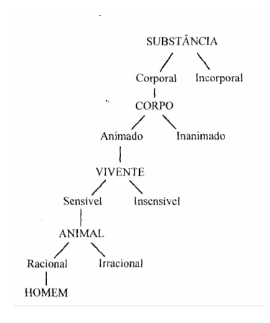
**Arriano** Historiador e filósofo grego nascido em Nicomédia, que floresceu no séc.II da era cristã; depois de participar na luta contra os alanos, tornou-se cidadão romano, foi cônsul e depois governador da Capadócia, antes de voltar a Atenas, onde foi arconte (147-148). Escreveu Anábase de Alexandre (uma biografia de Alexandre, o Grande) e dois livros sobre Epicteto, de quem havia sido discípulo: Discursos, ou Dissertações e Manual.

ars inveniendi/ars probandi (arte da invenção/arte da prova) Estas duas expressões latinas dão conta das duas tendências mais importantes da epistemologia atual: a que valoriza o contexto da descoberta das teorias científicas e a que privilegia apenas o contexto da justificação ou da prova; a primeira enfatiza os "ways ofdiscovery", enquanto a segunda só se preocupa com os "ways of validation"; uma dá muita importância à análise histórica das ciências, enquanto a outra se limita à sua análise lógica, não sendo tarefa do lógico (epistemólogo) explicar as des-cobertas científicas.

**arte** (lat. ars: talento, saber fazer) 1. Como sinónimo de técnica, conjunto de procedimentos visando a um certo resultado prático. Nesse sen-tido, fala-se de artesão. Opõe-se á ciência, conhecimento independente das aplicações práticas, e à natureza concebida como princípio in-terno: "A natureza é princípio da coisa mesma; a arte é princípio em outra coisa." (Aristóteles)

- 2. Atividade cultural que, tanto no domínio religioso quanto no profano, produz coisas re-conhecidas como belas por um grupo ou por urna sociedade. A arte recorre sempre a uma técnica. Seu fim é o de elaborar uma certa estruturação do mundo, mas criando o belo. Ver estética.
- 3. Artes liberais: conjunto das "artes" que, na Idade Média, compunham o curso completo dos estudos nas universidades, conduzindo ao domínio das artes e compreendendo o \*trivium (gramática, retórica, dialética ou lógica) e o \*quadrivium (aritmética, música, geometria e astronomia).
- 4. Hegel define a arte como "o meio entre a insuficiente existência objetiva e a representação puramente interior: ela nos fornece os objetos mesmos, mas tirados do interior... limita nosso interesse à abstrata aparência que se apresenta a um olhar puramente contemplativo".

**árvore de Porfírio** É unia representação sob a forma de uma árvore, feita pelo filósofo grego \*Porfirio, destinada a ilustrar a subordinação dos conceitos, a partir do conceito mais geral, que é o de \*substância, até chegar ao conceito de homem, o de menor extensão, mas o de maior compreensão:



**ascese** (gr. askesis: exercício) 1. \*Regra de vida pautada pela renúncia voluntária aos prazeres sensíveis, implicando uma mortificação das paixões, obtenção da perfeição moral e ao desabrochamento espiritual. Ex.: a ascese cristã ou devotamento do espírito à meditação das coisas divinas.

- 2. Toda regra ou estilo de vida pautada pela austeridade pessoal e por comportamentos co-medidos e metódicos. Ex.: a ascese intelectual na pesquisa científica.
  - 3. Em Platão, preparação do espírito para chegar à contemplação da verdade.

**ascetismo** Doutrina moral ou religiosa que preconiza um modo de vida austero, feito de privações e mortificações, tendo em vista alcançar a perfeição moral e o domínio de si.

**asseidade** (lat. aseitas, de a se: de si) Em seu sentido próprio, a asseidade caracteriza \*Deus: Ele é por si, isto é, sua \*existência só depende dele mesmo, enquanto a existência dos outros seres depende de alguém ou de outra coisa. Por extensão, designa a existência própria de uma coisa, independentemente daquele que a perce-be.

**asserção** (lat. assertio) Ato pelo qual estabelecemos um \*\_juizo (afirmativo ou negativo) como certo ou verdadeiro. Trata-se de unia sen-tença declarativa afirmando ou negando algo, podendo ser verdadeira ou falsa.

**assertórico** Modalidade de \*juízo que exprime um fato ou uma existência. "Os juízos são assertóricos quando os consideramos como reais" (Kant). Ex.: o sol brilha. Uma proposição assertórica é verdadeira de fato, e não por necessidade (por oposição a apodítica). Ex.: Napo-leão morreu em Santa Helena (é verdade, mas poderia ter, morrido em outro lugar).

Assim falou Zaratustra (Also sprach Zarathustra) Obra de Friedrich \*Nietzsche, escrita entre 1883 e 1885, na qual desenvolve sua doutrina do \*super-homem e do \*eterno retorno. Zaratustra é apresentado como um herói, como um anunciador do super-humano e da "morte de Deus", ao qual pode converter-se o homem quando libertar-sede tudo que o mutila. O eterno retorno é a outra face do super-humano, outro nome da \* "vontade de potência", desta vontade de libertar-se de todas as determinações para só obedecer ao princípio "Tornar-te o que tu és". assumindo a "gaia ciência"que lhe confere a liberdade.

**associacionismo** (fr. associationnisme) 1. Teo-ria que tenta explicar todas as operações mentais pela associação mecânica das \*idéias — sistematizada por Hume, que pretendia ser o Newton do mundo mental.

2. Teoria empirista segundo a qual os princípios racionais de não-contradição e de causalidade não são constitutivos do espírito humano, mas foram-lhe impostos pela constância. na experiência. das associações das idéias.

Ataíde, Tristão de Ver Amoroso Lima, Al-ceu.

ataraxia (gr. ataraxia) Termo grego designando o estado de \*alma que nada consegue perturbar. Ele é obtido. segundo os estóicos, pela eliminação das paixões; segundo os epicuristas, pela busca dos prazeres "tranquilos" e pela satisfação dos desejos naturais; para tanto, deve-se renunciar a todos os desejos supérfluos (ser rico, poderoso etc.) cuja satisfação proporciona mais perturbação que prazer, pois o sábio feliz se contenta com o estritamente necessário. Segundo os céticos, a ataraxia se obtém pela \*époche ou suspensão do juízo. Nas concepções estóica, epicurista e cética a ataraxia ou imperturbabilidade constitui o fim da filosofia.

ateísmo (do gr. atheos: sem Deus) Doutrina que nega a existência de \*Deus, sobretudo a de um Deus pessoal. Pode ser ainda uma simples atitude de negação da existência de Deus. Deve-mos nos ater a essa acepção estrita da palavra ateísmo porque, historicamente, nem sempre foi o caso nas polêmicas filosóficas e religiosas: muitos doutrinários simplesmente rotulavam de ateus aqueles que tinham uma concepção diferente da divindade. Ex.: por longo tempo, a Igreja qualificou como ateísmo o panteísmo de Espinosa ou o deísmo do séc.XVIII. A partir do séc.XIX, o ateísmo se altera. São denominados ateus não somente aqueles que colocam Deus entre parênteses, mas negam abertamente sua existência: a) os partidários do chamado \*"ma terialismo científico",

notadamente os marxistas; b) os partidários do \*neopositivismo lógico, que rejeitam explicitamente as religiões e as metafísicas (Bertrand Russell, por exemplo); c) os partidários da tradição nietzschiana, que opõem aos indivíduos capazes de suportar a idéia de que "Deus morreu" a multidão que continua a viver como se Ele existisse etc. Ver deísmo; panteísmo.

atividade (lat. activitas) 1. Caráter do que é ativo, podendo ser dito das coisas e das pessoas. Ex.: a atividade de um vulcão: um remédio ativo, uma secretária ativa.

- 2. Psicologicamente, conjunto de fenômenos psíquicos que levam o indivíduo à ação (tendência, desejo, inclinação, vontade).
- 3. Métodos ativos: procedimentos pedagógicos caracterizados pelo recurso aos grupos como meio de formação (trabalho em équipe), pelo apelo às motivações intrínsecas dos alunos, cabendo-lhes a iniciativa com vistas a descobertas pessoais.
- 4. Escola ativa: nome dado ao estabeleci-mento escolar onde se aplicam os princípios pedagógicos de J. Dewey, de O. Decroly e de outros (a partir da década de 20). Leva em conta interesses espontâneos da criança e sua formação pela prática ou ação.

ato (lat. actum: fato realizado) 1. Todo exercício voluntário de poder material, ou espiritual, por parte do homem. Ex.: ato de coragem, ato de violência etc.

- 2. Uni ser em ato é um ser plenamente realizado, por oposição a um ser em potência de devir ou em potencialidade (Aristóteles). Ex.: a planta é o ato da semente, que permanece em potência enquanto não for plantada.
  - 3. Ato puro é o Ser que não comporta nenhuma potencialidade e que se subtrai a todo e qualquer devir: Deus.
- 4. Na linguagem filosófica, ato se distingue da ação: ação designa um processo que pode comportar vários atos. "Passar ao ato" é fazer algo preciso. "Passar à ação" é empreender algo mais amplo. Por sua vez, ato e ação se opõem a pensamento ou palavra: pensar e falar não podem ter efeito sobre a matéria, ao passo que agir tem um efeito. Claro que nas relações entre os homens, pensar e falar são modos de agir. Finalmente, ato se opõe a potência: o ato designa aquilo que existe efetivamente; a potência designa aquilo que pode ser ou que deve ser.

atomismo 1. Doutrina filosófica elaborada por Leucipo e desenvolvida por \*Demócrito e \*Epicuro, retomada depois pelo poeta latino \*Lucrécio, segundo a qual a matéria é composta de átomos. isto é, de partículas elementares indivisíveis e tão pequenas que não podem ser percebidas a olho nu. Os átomos são eternos e possuem todos a mesma natureza, embora difiram por sua forma.

- 2. Atomismo psicológico: doutrina segundo a qual o pensamento e o espírito são um com-posto de elementos psíquicos separados como os átomos e as moléculas nos corpos materiais.
- 3. Atomismo lógico: teroria proposta por Ludwig \* Wittgenstein e por Bertrand Russell, na década de 20, segundo a qual o significado de sentenças deve ser estabelecido a partir da análise das sentenças moleculares (complexas), decompondo-as em seus elementos (átomos) que seriam as unidades fundamentais do significado e que se relacionariam diretamente com entidades básicas no real. Esta teoria foi posteriormente abandonada por esses autores.

**átomo** (gr. atomos: indivisível) 1. Na física grega, de Demócrito e de Epicuro, partícula indivisível da \*matéria. Os átomos são eternos, imutáveis, possuem propriedades mecânicas (fi-gura, grandeza, peso, situação, movimento) mas são invisíveis, por causa de sua pequenez. Sua união dá origem aos corpos com propriedades sensíveis.

- 2. Na química moderna, partícula indivisível de matéria, isto é, indecomponível, nas condições ordinárias, por forças químicas ou físicas. Ex.: a molécula de hidrogênio é composta de dois átomos.
- 3. Teoria atômica: hipótese segundo a qual os corpos são formados de átomos, tendo, para cada corpo simples, um peso invariável (peso atômico) e produzindo, por sua combinação, os corpos compostos. Na física contemporânea, o átomo é um sistema composto de um núcleo constituído por prótons e nêutrons, em torno do qual se movem os elétrons.

atributo (lat. attributus, de attribueee: atribuir) 1. Termo que é afirmado ou negado de um \*sujeito (sinônimo de \*predicado). Ex.: o homem (sujeito) é mortal (atributo).

- 2. Propriedade essencial de uma substância (oposto a acidente). "Por atributo, entendo aqui-lo que o entendimento percebe da substância como constituindo sua essência" (Espinosa).
- 3. Os atributos de Deus são aquelas propriedades que definem a sua essência. Podem ser metafísicos (ex.: a onisciência) e morais (ex.: a providência).

atual (lat. actualis: ativo, prático) 1. Diz-se daquilo que se passa no momento presente, não no passado ou no futuro. Ex.: a época atual.

2. Diz-se daquilo que está em ato e não em \*potência. Ver ato.

atualização Passagem da \*potência ao \*ato (Aristóteles) ou do estado virtual ao estado real (atualização das lembranças).

Aufhebuug (al. aufheben: conservar e supri-mir) Hegel utiliza esse termo, jogando com sua ambigüidade, para designar, no movimento dialético. a passagem de um estado a outro. Todo novo estado nasce da negação do estado prece-dente: visa aboli-lo mas, de certa forma, conservá-lo. Assim, designa a ação de ultrapassar uma contradição. "Aufheben tem um duplo sentido: significa guardar, conservar e, ao mesmo tempo, fazer cessar, pôr fim a. A idéia de conservar já contém nela mesma esse elemento negativo consistindo em que, para guardá-lo, algo é subtraído a um ser imediato" (Hegel).

Aufklāruug Os filósofos do séc.XVIII se concebiam a si mesmos como inimigos das "trevas" da ignorância, da superstição e do despotismo. Por isso, procuraram situar-se no registro das Luzes ou \*Razão (do Enlightenment, em inglês, das Lumières, em francês). Kant define as Luzes ou Iluminismo dizendo que elas são aquilo que permite ao homem sair de sua menoridade, ensinando-lhe a pensar por si mesmo e a não depender de decisões de um outro. "Sapere <sup>9</sup>ude! tenha a coragem de usar sua própria inteligência. Eis a divisa das Luzes." Ver Iluminismo.

Aurobindo, Sri (1872-1950) Místico e filósofo indiano, nascido em Calcutá. Em sua obra principal, A vida divina, interpreta o pensamento hindu sob a ótica das filosofias de \*Plotino e \*Bergson. Militante nacionalista, defende o yoga integral, através do qual o homem transcende seu conhecimento fragmentário e limita-do, bem como sua consciência individual.

Austin, John Langshaw (1911-1960) Nascido na Inglaterra e professor durante toda a sua vida na Universidade de Oxford, Austin é um dos principais representantes da filosofia analítica, sobretudo da análise da linguagem ordinária e da teoria dos atos de fala, da qual foi o primeiro formulador e que posteriormente seria desenvolvida pelo filósofo norte-americano John Searle. Juntamente com Wittgenstein, éum dos responsáveis pela valorização, na filosofia analítica, da análise da linguagem a partir do uso concreto dos termos e expressões em seus con-textos habituais de fala. Considerava que a filosofia é essencialmente análise conceitual, ou seja. um método de esclarecimento do significa-do de expressões obscuras e problemáticas, método este que tem seu ponto de partida no exame do uso cotidiano desses termos, que devem então ser submetidos a uma cuidadosa e sutil análise filosófica, revelando distinções, estabelecendo relações e descobrindo pressupostos antes insuspeitados. A obra de Austin consiste basicamente em textos de conferências e cursos que ministrou em Oxford e nos Estados Unidos, reunidos e publicados postumamente: Philosophical Pa-pers (1961), Sense and Sensibilia (1962), ffow to do Things with Words (1962).

**autenticidade** (do gr. authentes: perpetrador, mestre) Na filosofia de Heidegger, a autenticidade ou a existência autêntica é a modalidade do ser-aí (\*Dasein) que assume sua situação de ser-para-a-morte, ao invés de refugiar-se na inautenticidade do On (das Man). isto é, na banalidade do cotidiano.

**autonomia** (gr. autonomia) 1. \*Liberdade política de uma sociedade capaz de governar-se por si mesma e de forma independente, quer dizer, com autodeterminação.

2. Em Kant. a autonomia é o caráter da vontade pura que só se determina em virtude de sua própria lei, que é a de conformarse ao dever ditado pela razão prática e não por um interesse externo: "A autonomia da vontade é essa propriedade que tem a vontade de ser por si mesma sua lei (independentemente de toda propriedade dos objetos do querer). Portanto, o princípio da autonomia é: sempre escolher de tal forma que as máximas de nossa escolha sejam compreendidas ao mesmo tempo como leis universais nesse mesmo ato de querer". Toda a moral kantiana repousa na distinção entre a legalidade e a moralidade: uma ação legal é aquela que é feita em conformidade com o dever: uma ação moral é aquela que é feita por dever. Ver imperativo.

Avenarius, Richard (1843-1896) Filósofo alemão nascido em Paris. Professor de filosofia em Zurique. Suíça (1877-1896). Foi o criador do empiriocriticismo, teoria da experiência pura em relação com o ambiente e o conhecimento, que ele apresentou em sua obra Crítica da experiência pura (1888-1890). Sua doutrina foi em parte defendida por Ernst Mach e fortemente atacada por Lenin em Materialismo e empiriocriticismo.

Averróis ou Averroés (1126-1198) Nasci-do em Córdoba, Espanha. foi o niàis célebre dos filósofos árabes da Idade Média. Médico e homem de uma cultura enciclopédica, reúne em suas obras tudo o que os árabes tinham conservado da ciência grega. Seus comentários das obras de Aristóteles exerceram uma considerável influência nos pensadores medievais e, até mesmo, em alguns renascentistas. Contra Algazel e outros teóricos muçulmanos, que pregavam a "destruição dos filósofos", escreve a Destruição da destruição, na qual tenta harmonizar a filosofia com a religião, reabilitar a razão e defender a tese segundo a qual só há um intelecto para todo o gênero humano, as almas individuais sendo perecíveis. Defende ainda a eternidade do mundo, conseqüentemente a eternidade da matéria: Deus os criou desde toda eternidade: todas as coisas criadas, inclusive o homem, procedem de Deus por emanação. Os escolásticos. especialmente Tomás de Aquino, vão combater as teses averroístas de um intelecto agente único, da eternidade da matéria e da dupla verdade (o que é verdadeiro em teologia pode ser falso em filosofia, e vice-versa). Ver averroísmo.

**averroísmo** Doutrina do filósofo medieval Averróis\_ condensando tudo o que os árabes haviam conservado da ciência grega. Os comentários de Averróis sobre Aristóteles exerceram uma grande influência na escolástica. Seu livro Destruição da destruição. reabilitando a razão diante dos teóricos muçulmanos, sustenta que todo o gênero humano só possui um intelecto e que as almas particulares são mortais. Tomás de Aquino dedicou muito tempo em refutar os discípulos de Averróis, considerando o "averroísmo" como defensor de um certo "materialismo" e de um certo "panteísmo". Contudo, foi grande o esforço de Averróis e dos averroístas em harmonizar Aristóteles com a fé muçulmana.

Avicebrón ou Ibn Gabirol (1020-1070) Filósofo judeu, nascido em Málaga, Espanha, bastante influente na Europa medieval, sobretudo por seus comentários de Aristóteles e por suas teses sobre a composição das substâncias simples, sobre a existência da matéria e forma universais e sobre a vontade como fonte de vida. Seu livro mais conhecido, Fons vitae (A fonte da vida), constitui um verdadeiro tratado filosófico-teológico, no qual se destacam duas teorias: a) a da universalidade da matéria: onde houver forma haverá matéria, as coisas se individuando em virtude da forma, não da matéria; b) a da vontade como fonte de vida, pois ela é a primeira emanação de Deus e a força impulsionadora do universo: da vontade de Deus emana a forma que se une à matéria, sendo Deus a Forma pura.

AVICENA (980-1037) Depois de Averróis, Avicena é o mais importante filósofo árabe da Idade Média. Homem de cultura universal e médico protegido dos príncipes de Bucara (na Pérsia, onde nasceu), exerceu forte influência nos pensadores do séc.XIII, sendo combatido por vários escolásticos. Ao fazer uma interpretação pouco intelectualista de Aristóteles, talvez influenciado pelo neoplatonismo, sustenta que o conhecimento depende da realidade dos objetos conhecidos e que podemos falar do ser sem recorrer às categorias aristotélicas. Critica ainda a noção aristotélica de primeiro motor imóvel, subordina a filosofia à fé e nega que a noção de substância se aplique a Deus. Redige várias obras de medicina muito utilizadas na Idade Média. A mais .importante é o Livro de cura, que trata de física. de moral e de metafísica. Escreveu ainda um Tratado das definições, A salvação, Livro de teoremas etc.

Axelos, Kostas (1924-) Filósofo grego (nascido em Atenas). radicado em Paris, onde dirigiu a revista Arguments (1957-1962), Axelos é um pensador solitário e trágico. Sua filosofia constitui uma meditação que vai de Heráclito à era tecnológica. identificando-se com uma verdadeira história do Ocidente. Para ele. o homem é o desafio do mundo. E o mundo é, para o homem, o supremo desafio. Situando-se fora das modas filosóficas, acredita no advento de um pensamento "questionador,

planetário e mun-

dialmente errante". Denuncia os traços depressivos, esquizofrênicos, histéricos e obsessionais de nossa civilização e de nossa cultura: "perde-mos o segredo da saúde sem termos descoberto o da loucura". O homem de hoje vive no medo do mundo. Para não ter que afrontá-lo, busca soluções fáceis. Sua obra principal é a trilogia: Le déploiement de l'errance (1961-1964), Le déploiement du jeu (1969-1977) e Le déploie-ment de l'enquête (1979).

**axiologia** (do gr. axios: digno de ser estima-do, e logos: ciência, teoria) Teoria dos valores em geral, especialmente dos valores morais. O termo axiologia designa a filosofia dos valores, fundada em Baden por W. Windelband (1863-1915). Derivada do kantismo, ela estima que o conhecimento tem por origem não as coisas em si, mas a apreensão de uma relação entre as realidades e um ideal que é um absoluto, embora posto como valor. E a relação com esse valor que nos permite apreciar, julgar e conhecer uma realidade, um objeto, um ato, uma idéia e uma palavra. Ver valor.

axioma (lat. e gr. axioma: valor) 1. Proposição evidente em si mesma e indemonstrável.

2. \*Pressuposto em um sistema, ocorrendo sempre como premissa ou como ponto de partida para a demonstração de algo. Na exposição de um sistema, especialmente nas matemáticas, um axioma é uma proposição de partida, indemonstrável. mas que decidimos considerar como verdadeira porque parece evidente. Ex.: o todo é maior do que as partes; duas quantidades iguais a urna terceira são iguais entre si.

**axiomática** Sistema formal no qual são total-mente explicitados os termos não-definidos e as proposições não-demonstradas, estas sendo afirmadas como simples hipóteses (axiomas) a par-tir das quais todas as proposições do sistema podem ser deduzidas. Em outras palavras, a axiomática é o sistema hipotético-dedutivo formado pelo conjunto dos seguintes indemonstráveis: axiomas, definições e postulados. Ela res-ponde a três princípios básicos: a) é coerente quando uma proposição deduzida é verdadeira ou falsa; b) é simples quando nenhum indemonstrável invade os outros; c) é saturada quando todo enunciado, em seu domínio, é decidivel, isto é, tem a possibilidade de ser verdadeiro ou falso. Ver método.

Ayer, Alfred Jules (1910-1989) Filósofo inglês, principal introdutor do \*neopositivismo na Inglaterra, estudou em Oxford e em Viena, tornando-se depois professor nas Universidades de Londres (1946-1959) e de Oxford (a partir de 1959). Defendeu o verificacionismo em teoria do significado e em filosofia da ciência, desenvolvendo inicialmente um pensamento fortemente antimetafíssico. Sua filosofia foi in-

fluenciada sobretudo pelo empirismo inglês, pelo pensamento do \*Círculo de Viena e pela filosofia analítica inaugurada na Inglaterra por \*Russell e \*Moore. Obras principais: Lingua-gem, verdade e lógica (1936), Fundamentos do conhecimento empírico (1940), As questões centrais da filosofia (1974), A filosofia do século XX (1982), Wittgenstein (1985).



Bachelard, Gaston (1884-1962) Filósofo e ensaísta francês (nascido em Bar-sur-Aube), espírito de grande erudição e extraordinária agilidade intelectual, considerado o pai da epistemologia contemporânea. Lançou as bases de um "novo racionalismo ou "racionalismo aberto", fundado na crítica da epistemologia tradicional e na renovação da história das descobertas científicas. Sua obra não se reduz a urna reflexão rigorosa sobre as ciências, mas inclui escritos originais sobre a poética dos elementos naturais e uma investigação do \*imaginário humano sem fronteiras. A ciência implica a existência de um mundo do \*devaneio e das \*imagens contra o qual ela se instaura, mas é o mundo do poeta. O pensamento de Bachelard é duplamente revolucionário: no campo epistemológico, instaura uma filosofia da descoberta científica, a do homem diurno, que toma a polêmica e a dúvida como método de trabalho; no campo poético. inaugura uma filosofia da criação artística, a do homem noturno, reinventor das fontes de imaginação criadora: a imaginação começa, a razão recomeça. O "novo racionalismo" se constrói instaurando uma ruptura entre o conhecimento comum e o conhecimento científico. A ciência não é o aprofundamento do saber já presente ou da ilusão do saber, mas perpétua recusa. "Não há verdades primeiras, o que há são erros primeiros." Eis o novo espírito científico: "quando se apresenta à cultura científica, o espírito nunca é jovem. Ele é mesmo muito velho, pois tem a idade de seus preconceitos. Aceder à ciência é rejuvenescer espiritualmente, é aceitar uma mutação brusca que deve contradizer um passado. Para um espírito científico, todo conhecimento é uma resposta a uma questão. Se não há ques-

tão. não pode haver conhecimento científico. Porque nada é dado. Tudo é construído." Obras principais: Le nouveal esprit scientifique (1934), La psychanalyse du feu (1937), La formation de l'esprit scientifique (1938), L'eau et les rêves (1914), L'air et les songes (1943), La terre et les rêveries de la volonté (1945), La terre et les rêveries du repos (1948). Le rationalisme appliqué (1948), Le matérialisme rationnel (1953), La poétique de l'espace (1957), La poétique de la rêverie (1960).

Bacon, Francis (1561-1626) Nasceu na Inglaterra. Estudou no Trinity College de Cam-bridge, onde demonstrou profunda antipatia pelo programa de ensino escolástico. Tornou-se hostil a Aristóteles. Queria libertar a filosofia das garras da \*escolástica e lançá-la no caminho das luzes, fazendo crescer o bem-estar da humanidade. Depois de uma adolescência órfã e pobre, galgou os postos mais importantes. Em 1583, foi eleito membro do Parlamento, tornou-se chan-celer em 1618. O Parlamento o acusa de corrupção e o condena em 1621. Doente e arruinado, morre cinco anos mais tarde. Sonhou sempre com a reforma da filosofia, cujo plano de con-junto está em sua obra Instauratio magna, da qual o Novum organum constitui o prefácio. Entre 1597 e 1623, publica os Essays (Ensaios), tratando de todas as questões com uma exuberância própria ao estilo renascentista. Contra as disputas estéreis da escolástica, declara que "a ciência não é um conhecimento especulativo, nem uma opinião a ser sustentada, mas um trabalho a ser feito" a serviço da utilidade do homem e de seu poder. Para dominar a natureza, precisamos antes conhecer suas leis por métodos comprovados. O novo método deve consistir na observação da natureza. Contudo, para se ver claro, é necessário, antes, fazer uma classifica-

das ciências: as ciências da memória (ou história), as ciências da razão (filosofia) e as ciências da imaginação (poesia). Em seguida, Bacon estabelece o método experimental de pesquisa das causas naturais dos fatos: em primeiro lugar, devemos acumular os fatos; em seguida, classified-los; e finalmente, determinar sua causa. Contudo, a formulação desse método experimental e indutivo exige, como condição, a eliminação de falsas noções, que Bacon denomina "ídolos", fantasmas de verdade, imagens tomadas por realidade: a) os ídolos da tribo, isto é, as falsas noções da espécie humana; b) os ídolos da caverna, as falsas noções provenientes de nossa psicologia individual; e) os ídolos do mercado, as falsas noções provenientes da psicologia social; d) os ídolos do teatro, as falsas noções prevenientes das doutrinas em voga. Assim, o projeto de Bacon, para quem "saber é poder", consiste, primeiramente, em aperfeiçoar a ciência; em seguida, em aperfeiçoar a ordem social; finalmente, em conferir soberania aos homens de ciência. Ele defende essa idéia em New Atlantis (Nova Atlántida), cidade ideal na qual fixa um objetivo humano para a ciência: lutar contra a ignorância, o sofrimento e a misé-ria: e permitir ao império humano realizar tudo o que é possível, propagando ciência e cultura. Ver empirismo; ídolo; método; órganon; utopia.

Bacon, Roger (c.1214-1292) Franciscano inglês, professor nas Universidades de Oxford e de Paris, conhecido como Doctor Mirabilis, pode ser considerado um dos precursores do espírito científico do pensamento moderno, por defender a importância da matemática para a fundamentação da ciência natural e por valorizar o papel da experiência para a ciência. Escreveu comentários sobre as obras de Aristóteles e propôs a criação de uma "ciência universal". Obras principais: Opus malus (Obra maior), Opus minus (Obra menor) e Opus ter! us (Terceira obra). Ver escolástica.

Baden, escola de Ramificação do neokantismo de orientação axiológica, isto é, orientada no sentido da teoria dos valores, interessando-se sobretudo pelas ciências da cultura e pela história. Ver neokantismo.

Bakunine, Mikhail Alexandrovich (1814-1876) 0 russo Bakunine é conhecido por ter sido um socialista \*anarquista. Em seu livro Federalismo, socialismo e antiteologismo (1872), no qual se opõe vigorosamente a Comte, declara que o princípio do mal é a centralização, matriz concreta do Estado e de sua autoridade. A centralização — e, por conseguinte, o poder — constitui um obstáculo ao livre desenvolvimento dos indivíduos e dos povos. Por isso, devemos suprimir o poder, a lei, o governo e nos engajar na realização daquilo que eles impedem: a paz e a liberdade. O caminho consiste em descentralizar, regionalizar e, em seguida, federalizar: somente as associações espontâneas permitem o desenvolvimento dos homens e dos grupos. A igualdade econômica total, pela supressão das classes, só pode ser realizada pelo \*socialismo. E o campesinato é a verdadeira classe revolucionária. O \*anarquismo de Bakunine é uma espécie de comunismo não-marxista, repousando na total igualdade dos indivíduos, na propriedade comum da terra e no desaparecimento total do Estado, em proveito da organização espontânea da comunidade.

Banquete, O (Sympósion) Diálogo de \*Platão (c.384 a.C.) mostrando que o acesso à \*verdade pode ser feito por caminhos distintos do proposto pela \*inteligência, uma vez que há uma espécie de \*reminiscência da alma, permitindo-nos passar da \*beleza sensível à Beleza perfeita da \*idéia inteligível. O contexto deste diálogo é um banquete oferecido pelo poeta Agaton a seus amigos a fim de se entreterem sobre o \*amor da ciência e do belo. Cada um dos convidados faz um elogio do amor (Fedro, Pausânias, Erixímaco, Aristófanes, Agaton). Ao tomar a palavra, \*Sócrates faz um elogio da beleza e uma reflexão sobre o amor: do amor dos belos corpos, passamos ao amor das betas almas: em seguida ao amor das belas obras humanas: enfim. ao amor da ciência. Desejo de imortalidade e aspiração ao Belo em si, o amor sensual nos conduz ao amor espiritual (o que passou a ser conhecido como "amor platônico").

Bardili, Christoph Gottfried (1761-1808) Filósofo alemão, nascido em Blaubeuren. Adversário do idealismo crítico de Kant, adotou um realismo racional que apresenta analogias com o pensamento de Hegel. Obras principais: As épocas dos supremos conceitos filosóficos (1788), Filosofia prática geral (1795), Sobre as leis da associação de idéias (1796).

Barreto, Tobias (1839-1889) Considerado o primeiro grande filósofo brasileiro, Tobias Barreto, nascido em Sergipe, começou a elaborar seu pensamento sob a influência do \*ecletismo de Victor Cousin, como professor de direito. Mas logo aderiu às teses positivistas de Comte, especialmente às teses cientificistas de combate à ignorância e à obscuridade. Contudo, preocupado com a rigidez do pensamento francês, tornou-se um ardente defensor da filosofia alemã, sobre-tudo de Kant e de Schopenhauer. elaborando uma síntese metafísica do pensamento germânico de então. Como chefe da Escola de Recife, fez uma crítica implacável ao ecletismo espiritualista, que era a filosofia dominante e legitimadora da política do Segundo Reinado. No final de sua vida, passou a adotar certo \*monis-mo materialista a fim de nele descobrir as bases de uma autêntica metafísica e de um pensamento religioso desvinculado de todo e qualquer ritualismo. Além de seu famoso Discurso em mangas de camisa (1877), dirigido aos homens do interior e contra a prepotência dos senhores da terra, Tobias Barreto deixou as seguintes obras: Ensaios e estudos de filosofia e crítica (1875), Estudos alemães (1882), Questões vigentes de filosofia e direito (1888). Obras póstumas: Estudos de direito (1892), Vários escritos (1900), Polêmicas (1901). Ver filosofia no Brasil.

Barthes, Roland (1915-1980) Crítico e ensaísta francês, nasceu em Cherbourg. Seu pensamento, inspirado na lingüística de \*Saussure, na antropologia estrutural e na psicanálise de \*Lacan, está voltado para as relações da literatura com o poder. Interrogando-se sobre a especificidade do literário, preocupou-se com a possibilidade de uma linguagem neutra, liberta das falsificações do social. Desenvolveu pesquisas semiológicas, aplicando seus princípios metodológicos a temas tão diversos quanto o discurso sobre a indumentária e os mitos da sociedade contemporânea. Seus trabalhos sobre as condições de uma ciência da literatura fizeram desenvolver a reflexão sobre a linguagem natural e sobre a \*scmiologia, ou ciência dos signos. Principais obras: O grau zero da escrita (1953), Mitologias (1957), Sobre Racine (1963). Ensaios de semiologia (1965), Crítica e verdade (1966).

Baudrillard, Jean (1929-) Filósofo, sociólogo e ensaísta francês, de formação médica, professor na Universidade de Paris-Nanterre. Influenciado inicialmente pela \*semiologia de Roland Barthes que orientou sua tese de doutorado, O sistema de objetos (1968), e pelo estruturalismo, posteriormente foi influenciado pelo pensamento de \*Nietzsche, aproximando-se de filósofos como \*L,yotard e \*Derrida, e desenvolvendo seu pensamento em torno de uma reflexão sobre a vida urbana e a realidade cotidiana. Crítico da sociedade de consumo, considera que esta aprisiona o homem num sistema de significações, não tanto funcionais como simbólicas, fazendo-o viver em um mundo insensato. E autor de: La société de consommation (1970), Pour une critique de l'économie du signe (1972), L 'échange symbolique et la mort (1972), Oublier Foucault (1977), De la séduction (1979), Les stratégies fatales (1983).

Bauer, Bruno (1809-1882) Filósofo e teólogo alemão nascido em Eisemberg, foi considerado da esquerda hegeliana por causa de suas obras Critica dos fatos contidos no Evangelho de são João (1840) e Crítica da história evangélica dos sinópticos (1841). Suas teses tiveram um efeito demolidor, mas foram postas em dú-vida por Marx e Engels em A ideologia alemã. Ver ideologia.

Baumgarten, Alexander Gottlieb (1714-1762) Filósofo alemão, nascido em Berlim, é considerado o criador da estética moderna. Foi professor em Frankfurt. Obras principais: Meta-física (1739), Estética acromática, inacabada (1750-1758).

Bayle, Pierre (1647-1706) Pensadorfrancês nascido no Languedoc, notabilizou-se não so-mente por ter combatido todas as formas de intolerância em matéria de religião (como as que, em torno da "graça" e do \*"livre-arbítrio", defrontavam-se calvinistas, jansenistas e tomistas) e de filosofia, mas por ter escrito um monumental Dicionário histórico e crítico em dois volumes (1695-1697) no qual examinou todos os grandes problemas teológicos, metafísicos, morais. históricos e políticos que, por preconceito, não eram tratados com o devido respeito. Ao aderir ao \*cetismo radical, desqualificando, cm matéria de conhecimento, não somente a contribuição dos sentidos, mas a própria razão, Bayle passou a adotar um \*fideísmo racional, fundado em certas verdades das quais não se pode duvidar e que constituem a base das crenças religiosas.

beatitude (lat. beatitudo) 1. Para Aristóteles, os estóicos, Descartes e Espinosa, estado de plenitude e de total contentamento do sábio tendo alcançado o Soberano bem.

2. Para a \*teologia cristã. estado de total bem-aventurança ou de felicidade dos eleitos gozando, no céu, da contemplação eterna de Deus.

Beauvoir, Simone de (1908-1986) Considerada a mais fiel discípula de \*Sartre, a escritora francesa Simone de Beauvoir, nascida em Paris, é autora de ensaios (Le deuxième sexe é o mais conhecido, sendo pioneiro no movimento feminista), de romances (Les mandarins), de peças de teatro e de memórias: não é uma filósofa no sentido estrito da palavra. Neste domínio, não possui um pensamento próprio. Seu papel, na escola existencialista, não foi o de criar, mas de vulgarizar (o que faz com brilhantismo) e defender as grandes teses do movimento existencialista francês, particularmente as te-ses sartrianas. Empenhouse, sobretudo, em aplicar a teoria à prática. E por isso que, se quisermos conhecer a moral sartriana, não é a Sartre que devemos recorrer, mas a Simone. As linhas gerais dessa moral existencialista encontram-se em dois ensaios: Pyrrhus et Cinéas (1944), que estabelece os princípios gerais da ação humana, e Por une morale de l'ambiguité (1947), que apresenta as regras da ação moral. As primeiras questões são as seguintes: Deve-mos agir? O que devemos fazer? Pouco antes de morrer, Simone escreveu um livro relatando suas relações com Sartre: Cérémonie des adieux. Ver existencialismo.

behaviorismo (ingl. behaviour ou. nos Esta-dos Unidos. behavior: comportamento) 1. Método da psicologia experimental que consiste em fazer um estudo científico do homem e do animal, limitando-se à investigação de seus comportamentos (conjunto das reações sensoriais. nervosas, musculares e glandulares determina-das por um estímulo) como resposta a um estímulo externo, sem nenhuma referência à cons-ciência. Em outras palavras, trata-se de um método que consiste essencialmente em observar

estímulos e comportamentos e em extrair daí as leis que os reúnem.

2. Doutrina que erige esse método psicológico em uma filosofia que defende a continuidade entre a vida animal e a vida humana, a passagem de uma á outra devendo operar-se por simples evolução.

beleza Caráter do que é belo, podendo aplicar-se a coisas, a pessoas ou a obras de arte. O filósofo considera que o belo é aquilo que des-perta nos homens um sentimento particular chamado "emoção estética", e acredita que tal sentimento seja inteiramente desinteressado, muito embora seja parcialmente determinado pelos hábitos e pelos conhecimentos: até mesmo as emoções estéticas que sentimos diante de certos espetáculos da natureza dependem, pelo menos em parte, dos valores culturais do mo-mento.

**belo** (lat. bellus: bonito) 1. Diz-se de tudo aquilo que. como tal, suscita um \*prazer desinteressado (uma emoção estética) produzido pela contemplação e pela admiração de um objeto ou de um ser. Ex.: um belo castelo, uma mulher bela.

- 2. Diz-se de tudo aquilo que apresenta um \*valor moral digno de admiração. Ex.: uma bela ação.
- 3. Conceito normativo fundamental da \*estética que se aplica ao juízo de apreciação sobre as coisas ou sobre os seres que provocam a emoção ou o sentimento estético, seja em seu estado naural (urna bela paisagem), seja como produto da arte (pintura, música, arquitetura etc.) Todo belo é o resultado de uma apreciação, de um juízo de gosto subjetivo, isto é, pressupõe que não haja nada para ser conhecido. Kant define o belo como "aquilo que agrada universalmente sem conceito", vale dizer, como objeto de um juízo de gosto que depende da sensibilidade estética, não da inteligência conceitua!, referindo-se a um caso particular determinado, mas determinando um acordo universal dos su-jeitos.

bem (lat. bene: bem) 1. Tudo o que possui um \*valor moral ou físico positivo, constituindo o objeto ou o fim da ação humana.

- 2. Para Aristóteles, o bem é "aquilo a que todos os seres aspiram"; "O bem é desejável quando ele interessa a um indivíduo isolado; mas seu caráter é mais belo e mais divino quando se aplica a um povo e a Estados inteiros." Tanto para os antigos quanto para os escolásticos, o bem designa, em última instância, o Ser que possui a perfeição absoluta: Deus.
- 3. Os filósofos do séc.XVII retomam a tradição grega de um Bem transcendente como fim de toda ação moral. O Soberano Bem é identificado com Deus: "O Soberano Bem do espírito é o conhecimento de Deus, e a soberana virtude do espírito é a de conhecer Deus" (Espinosa). Assim, o Soberano Bem é o ponto culminante das morais da perfeição.
- 4. Enquanto conceito normativo fundamental na ordem ética, o bem designa aquilo que é conforme ao ideal e às normas da moral.

Benjamin, Walter (1892-1940) Um dos mais originais pensadores da escola de \*Frankfurt. Walter Benjamin nasceu na Alemanha, de família judia, revelando em seu pensamento forte influência da tradição cultural judaica, sobretudo da mística e da teologia. Inspirando-se em Marx, de cujo pensamento deu uma interpretação própria. Benjamin desenvolveu uma pro-funda reflexão critica sobre a arte e a cultura na sociedade de seu tempo, ainda que basicamente através de ensaios, artigos e textos fragmentários, publicados em revistas literárias e jornais. Em vários desses escritos. dentre os quais destaca-se seu ensaio sobre "A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica", procura en-tender a mudança radical que se dá em relação à obra de arte, o que caracteriza, retornando urna idéia hegeliana, a perda de urna "aura", aquilo que faz do objeto de arte algo de único e especial. Ao reproduzir-se e difundir-se um objeto artístico. tal como acontece com o cinema e a fotografia, há uma ruptura com o modo tradicional de nos relacionarmos com esse objeto; por outro lado, essa nova relação contém um ele-mento revolucionário, capaz de contribuir decisivamente para a transformação das próprias estruturas sociais. Dentre seus escritos, destacam-se ainda um ensaio sobre Baudelaire e as "Teses sobre a filosofia da história". Sua obra completa (Gesammelte Schiriften. 6 vols.) foi publicada postumamente (1972-1975).

Bentham, Jeremy (1748-1832) Filósofo inglês, fundador do \*utilitarismo, desenvolvido depois por John Stuart Mill (1806-1873). Para Bentham, o utilitarismo é a doutrina que, do

ponto de vista moral, considera a utilidade como o principal critério da atividade. Trata-se de urna teoria da felicidade pensada segundo o modo de uma economia política ou em termos de gestão do capital-vida. Em seu livro mais importante, Princípios de moral e de legislação (1780), Bentham escreve: "A natureza colocou o homem sob o império de dois mestres soberanos: o prazer e a dor. O princípio de utilidade reconhece essa sujeição e a supõe como fundamento do sistema que tem por objeto erigir, com a

ajuda da razão e da lei, o edificio da felicidade." O importante é que o homem procure calcular como obter o máximo de felicidade com um mínimo de sofrimento. Em outra obra, intitulada O panóptico (1786), Bentham elabora todo um plano de organização arquitetural das prisões a fim de submeter os prisioneiros a uma vigilância permanente e poder reinseri-los no sistema produtivo. Pretendia estender esse plano a todas as instituições de educação e de trabalho. Escreveu também outro livro muito importante: Defesa da usura (1787).

Berdiaeff, Nicolas (1874-1948) Filósofo de origem russa nascido em Kiev, banido em 1922 e refugiado em Paris, Berdiaeff foi um dos inspiradores do \*existencialismo cristão e do \*personalismo comunitário. Sua filosofia da existência é, antes de tudo, uma filosofia da liberdade. Definia-se a si mesmo como um "senhor metafísico". Sempre se considerou um estrangeiro no mundo, desprovido de raízes, em estado de isolamento e de desgosto pela cotidianidade social: "Amei muito os jardins e as verduras, mas, cm mim mesmo, não há jardim." Sua vida foi uma luta contra o meio aristocrático de sua família. contra o meio revolucionário-marxista de sua adolescência e contra o meio ortodoxo de sua maturidade. Profundamente marcado por sua conversão ao cristianismo, in-surgia-se "contra tudo o que fazia parte do espírito do Grande Inquisidor" (Dostoievski), porque o Inquisidor é a escravidão. Sua obra niais importante. escrita no final da vida. foi Les sens de la crétion: Un essai de justification de l'homme. Escreveu ainda: Cinq méditations sur 1 'existence (1936) e Esprit et réalité (1943).

Bergson, Henri (1859-1941) Considerado o mais importante filósofo francês (nasceu em Paris) do início do século, Bergson teve grande influência em sua época. Foi professor no Collège de France (1900), membro da Academia Francesa (1914), e obteve o Prêmio Nobel da Literatura em 1927. Seu pensamento, fortemente espiritualista, pode ser visto como uma tentativa de recuperar a metafísica contra os ataques tanto do \*kantismo quanto do positivismo. então pre-dominantes (final do séc.XIX). Ao desenvolver uma perspectiva dualista, opondo o espírito à matéria, formula um princípio vitalista —o \*elã vital — rejeitando o materialismo, o mecanicismo e o determinismo. Propõe a criatividade e não a seleção natural como principio explicativo da evolução. Valoriza a \*intuição contra o intelecto, considerando que este é incapaz de apreender a realidade em seu sentido mais pro-fundo e de explicar nossa experiência. Aplica essa distinção à análise do tempo, distinguindo entre \*tempo (temps) e \*duração (durée). sendo que esta última instância, o "tempo real", só pode ser apreendida intuitivamente e não como sucessão temporal. Analisou também a religião e a moral, considerando-as como originárias, por um lado, da sociedade natural, o que resulta em uma moral da obrigação e em uma religião estática, que é uma defesa contra a natureza hostil e, por outro lado, da sociedade aberta em que a moral é criadora de valores e a religião é dinâmica e criativa. Com o surgimento da \*fenomenologia e do \*existencialismo, sua influência entrou em declínio. Obras principais: Essai sur les données immédiates de la conscience (1889), Matière et mémoire (1896). Le rire (1900). L 'évolution créatice (1907). L 'énergie spirituelle (1919). Durée et simultanéité (1922). Les deux sources de la morale et de la religion (1932), La pensée et le mouvant (1934).

Berkeley, George (1685-1753) George Berkeley nasceu na Irlanda. Estudou e lecionou em Dublim. Já aos 20 anos, descobre seu "gran-de princípio", o \*imaterialismo. desenvolvido no Tratado sobre os principios do conhecimento humano (1710) e sob a fórmula de diálogos nos Diálogos entre Hvlas e Philonous (1713). De-cano da Faculdade de Teologia de Dublim, faz grande propaganda pela evangelização da Amé-rica e vai para as Bermudas com tal objetivo (era bispo desde 1734). Kant toma Berkeley como exemplo do \*idealismo dogmático. Seu grande princípio é sintetizado na expressão "esse est percipi", "ser é ser percebido": o ser das coisas consiste em ser percebido pelo sujeito pensante; logo. só a idéia é real: o ser tem por hase a determinação do ser como ser percebido ou conhecido. Nega, assim, a existência da matéria, pois esta é espiritualizada; só não chega ao \*solipsismo (teoria afirmando que "só existe o eu"), porque afirma a existência de Deus. Nos-sas percepções não resultam da ação da matéria sobre nossa alma, mas do ato de um outro espírito distinto do meu. O mundo é o sistema de relações entre Deus e os espíritos humanos. Há uma imanência integral de meu espírito em minhas sensações: e uma imanência integral de Deus em meu espírito. A natureza nada mais é que uma relação entre Deus e eu; quanto a mim, eu nada mais sou, pelo pensamento, senão participação do pensamento divino. A doutrina de Berkeley chega a uni misticismo próximo ao de Plotino. E um idealismo, pois nega a matéria, mas é, sobretudo. um \*espiritualismo, porque. em última análise, somente são reais os espíritos. A fórmula "esse est percipi" levou a uma outra mais profunda: "esse est percipere ". E o ato de perceber é apenas o modo humano do pensa-mento infinito. Ver empirismo.

Bernal, John Dermond (1901-) Bernal nasceu na Irlanda. Tornou-se membro da Royal Society of Sciences, de Londres, em 1937, e de várias academias científicas estrangeiras. Formado em física, foi um dos primeiros a se interessar pelas relações da ciência com a sociedade e a aplicar às ciências, em sua história, categorias de análise marxistas. Sua monumental obra. Science in History (1965), em três volumes. constitui uma tentativa exaustiva de analisar as relações recíprocas entre a ciência e a sociedade ao longo da história. Mostra ainda como a ciência contribuiu para modificar as convicções e práticas econômicas, sociais e políticas nos diversos sistemas: nômades, feudais, capitalistas e socialistas. Bernal é ainda o pioneiro dos estudos hoje denominados "sociologia da ciência". Tornou-se famoso seu livro The Social Function of Science (1939), por interpretar a ciência como uni importante complexo institucional cuja significação cultural e econômica constitui uma chave decisiva para compreendermos alguns dos traços característicos da sociedade contemporânea. Escreveu ainda The Freedom qf Necessity (1949).

Bernard, Claude (1813-1878) Nascido em Saint-Julien, o tisiologista francês Claude Bernard ganhou grande notoriedade em seu país quando. em 1865, publicou seu famoso livro Introdução ao estudo da medicina experimental, no qual aparece, pela primeira vez de modo sistemático, o método experimental, em suas três fases fundamentais: observação, hipótese e experimentação. Essa obra aparece como um novo Discurso do método: a medicina e a fisiologia atingem o estádio da observação e da experimentação (estado positivo e científico, na linguagem de Com-te), após ter passado pelo estado teológico e pelo estado metafísico. Ao adotar uma concepção positivista da ciência (observação, estudo das relações entre os fenômenos observados, experimentação metódica, sem preocupação com as causas primeiras dos fenômenos), Claude Ber-nard desenvolve as regras de toda ciência experimental, vendo nela uma dialética entre o cientista que coloca questões à natureza (idéia-hipótese) e a experiência que, bem conduzida, é a resposta dos fatos. Para ele, a experimentação possui a dimensão de transformar o real criando novos fenômenos: "com a ajuda das ciências experimentais, declara, o homem se torna um inventor de fenômenos, verdadeiro contramestre da Criação". Ver método.

Bertalanffy, Ludwig von (1 90 I - 1 972) Bertalanffy nasceu na Áustria, onde se formou em filosofia e biologia. A partir de 1948, passou a lecionar biologia molecular em várias universidades canadenses e americanas. Suas preocupações se voltaram

para os trabalhos experimentais em biologia, fisiologia celular e embriologia. Mas se interessou também pelos estudos de comportamento social, por investigações filosóficas, tendo definido mn novo quadro teórico utilizável por todas as ciências modernas: a teoria geral dos sistemas. Esse empreendimento, contido em seu General Sustem Theory (1968), propõe, além de um quadro unitário do conjunto diversificado das ciências contemporâneas, um verdadeiro programa filosófico, uma espécie de "visão do mundo" a ser elaborada, tendo por hase a categoria de \*sistema para pensar a vida. A teoria geral dos sistemas poderia, acredita, aplicar-se à totalidade do real. Ao distinguir entre os sistemas fechados (os do mundo inanimado) e os sistemas abertos (os organismos vivos, o psiquismo, as sociedades humanas e as línguas) Bertalanffy caracteriza estes últimos não somente por uma possibilidade de serem enriquecidos do exterior, mas pela

existência de um princípio interno (individuante) de esforço capaz de explicar por que os sistemas abertos e seu devir próprio não são determinados pelas excitações que recebem. Portanto, critica as três grandes teorias reducionistas de nosso tempo: o behaviorismo de Wat-son e de Skinner, o marxismo e o freudismo, que reduzem a conduta animal e humana a reações determinadas pelas excitações do meio. Ao ver o mundo como uma hierarquia de sistemas, talvez Bertalanffy redescubra a crença numa ordem panteísta. Escreveu ainda, entre vários livros de biologia, Problems of Science: An Evaluation of Modern Biological and Scientific Thought (1952) e Robots, Men and Minds (1967).

Binswanger, Ludwig (1881-1966) Psiquiatra suíço que, sob uma forte influência de Heidegger, desenvolveu toda uma teoria existencial do psiquismo e de suas perturbações: a Dasein análise. Trata-se de um "movimento existencial em psicologia", incluindo a psicoterapia existencial bem como a chamada "análise existencial" e a "fenomenología psiquiátrica", pro-curando compreender as neuroses ou psicoses dos indivíduos como formas de "ser-no-mundo". Obras principais: Introdução ao problema da psicologia geral (1922), 0 sonho e a existência (1954), 0 homem e a psiquiatria (1957), Melancolia e mania: Estudos fenomenológicos (1960), A loucura: Contribuição à sua investigação fenomenológica e analítico-existencial (1963).

biologia (do gr. bios: vida e logos: teoria) Termo introduzido por \*Lamarck (1802) para designar, dentro do campo das ciências naturais, a ciência da vida animal e vegetal, o que até então era conhecido como "história natural". Já presente na obra filosófica de numerosos sábios, desde Aristóteles, a biologia se diversificou, a partir do Renascimento, em vários ramos distintos: botânica. morfologia, anatomia e fisiologia. A reflexão filosófica freqüentemente se inspirou em questões biológicas (Descartes é um exemplo). A partir de \*Spencer e de Darwin, não são poucos os que fazem da teoria evolucionista um objeto de reflexão, como, por exemplo, \*Tei-lhard de Chardin.

Biran, Maine de Ver Maine de Biran.

Bloch, Ernst (1885-1977) Filósofo marxista alemão de origem judaica, professor na Universidade de Leipzig, exilou-se nos Estados Unidos em 1933, regressando A. Alemanha Oriental em 1948 e radicando-se depois na Alemanha Ocidental (1958), onde foi professor na Universidade de Tübingen. O marxismo de Bloch é influenciado pelo idealismo alemão, sobretudo hegeliano, e pela tradição mística judaica e cristã, também encontrada na cultura alemã. O princípio fundamental de sua filosofia é a esperança (Hoffnung). Vê a história como algo que vai se fazendo de acordo com esse princípio, e define a consciência como "consciência antecipadora". Obras principais: Sobre o espirito da utopia (1918) e O princípio esperanca (1954-1959).

Blondel, Maurice (1861-1949) Filósofo francês (nascido em Dijon), que dedicou toda a sua vida a elaborar uma filosofia da ação. Rara ele, a ação deve ser entendida como "aquilo que é ao mesmo tempo princípio, meio e termo final de uma operação que pode permanecer imanente a si mesma". Ela é a questão da filosofia. Con-tudo, sua filosofia da ação se converte numa filosofia da contemplação ativa, adquirindo sua mais alta significação na visão de Deus. Partidário da ortodoxia católica, Blondel declara que a visão de Deus é a conseqüência necessária de uma filosofia que reflete sobre a ação humana. Porque o sobrenatural emerge na imanência e na ação e se insere em nós pela atração que o infinito exerce sobre o finito. Obras principais: A ação: Ensaio de uma crítica de vida e de uma ciência da prática (1893), 0 pensamento (1933), 0 Ser e os seres: ensaio de ontologia concreta e integral (1935). A ação humana e as condições de seu desabrochamento (1937), A filosofia e o espírito cristão, 2 vols. (1944-1946), Exigências filosóficas do cristianismo, póstuma (1950). Ver modernismo.

boa consciência/má consciência A expressão "boa consciência" que, no plano moral, é a consciência daquele que se julga irrepreensível e isento de toda responsabilidade, torna-se pejorativa a partir do momento em que os existencialistas vêem nela a consciência satisfeita com a ordem exterior estabelecida ou só criticando-a de modo superficial para transformá-la em má consciência.

Bodin, Jean (1530-1596) Durante toda a segunda metade do séc.XVI, quando os europens cultos acreditavam viver num mundo "fechado, ao sabor de forças sobrenaturais incontroláveis, sob a ameaça permanente de Satã e de outros demônios, o jurista Jean Bodin (nascido em Angers. França) desenvolveu uma intensa atividade política e jurídica, tendo em vista não somente elaborar uma teoria da soberania do rei (o soberano é aquele que, sem ser déspota nem arbitrário, deve concentrar todos os poderes do Estado), mas justificar a caça às bruxas e perseguir os que utilizam as práticas mágicas. Sua doutrina da soberania encontra-se em Seis livros da República (1576). E sua feroz crítica da magia e da demonologia, em Demonomania dos feiticeiros (1580), verdadeiro tratado de "misoginia" no qual defende urna per§eguição sistemática às bruxas, e sua sumária execução, após serem submetidas à tortura.

Boécio (480-524) Filósofo romano, tradutor e comentador de Aristóteles, principalmente dos tratados de lógica, cuja tradução foi amplamente utilizada durante o período medieval. Boécio é, assim, considerado uma "ponte" entre a filoso-fia clássica e o pensamento medieval, tendo sido conhecido como o "último dos romanos e o primeiro dos escolásticos". Foi alto funcionário da corte do rei Teodorico, tendo, no entanto, caído em desgraça e sido condenado à morte. Na prisão, antes de ser executado, escreveu a Consolação da filosofia, em que expõe sua concepção filosófica eclética, sobretudo do ponto de vista ético e cosmológico, e medita sobre o papel da filosofia. Essa obra edificante foi extrema-mente popular no período medieval, tendo causado estranheza, entretanto, que, sendo Boécio cristão, nela não faça nenhuma alusão ao cristianismo. Boécio é conhecido, na

história da filosofia, por ter colocado, em seus comentários da obra de Aristóteles, a famosa questão dos \*universais, que tanto dividiu os filósofos medievais dos sécs.XII e XIII. O que está em discussão é a natureza das idéias gerais, conceitos ou universais: são os universais (p. ex. o gênero ou a espécie) realidades que existem efetivamente, ou seriam apenas simples construções do espírito? Historicamente, a segunda tese, de cunho mais aristotélico, prevalece sobre a primeira, mais platônica. Mas outras questões agitam ainda a filosofia, para além da Idade Média: se nossas idéias são simples construções do espírito, como podemos conhecê-las? E quem nos garante que o conhecimento que temos do mundo não passa de urna pura construção fantasmática? Qual a relação existente entre o conhecimento e o mundo conhecido, entre as idéias e as coisas?

Boehme, Jakob (1575-1624) O teosofista alemão Jakob Boehme (Boehm, Dame ou Bóhm), cognominado o "filósofo teutônico", de religião luterana e sapateiro de profissão, escreveu obras místicas: A aurora em elevação (cujo manuscrito foi condenado pelas autoridades eclesiásticas em 1612, e só foi publicado em 1634), Dos três princípios da essência divina (1619) e Mysterium magnum (1623), dentre ou-tras. A filosofia mistica de Boehme afirma que toda a criação é uma manifestação de Deus.

Boétie, Etienne de la Ver La Boétie.

Bolzano, Bernhard (1781-1848) Filósofo, teólogo e matemático, nascido em Praga, na Boêmia, em cuja universidade estudou e da qual foi professor. Sacerdote da Igreja católica teve algumas de suas obras de caráter teológico censuradas. Notabilizou-se sobretudo por suas teorias no campo da lógica e da filosofia da ciência expressas em sua Wissenschaftslehre (Doutrina da ciência, 1837), na qual defende uma posição realista, contra as tendências idealistas então dominantes. Sua obra, publicada postumamente (1851), Paradoxos do infinito, antecipa algumas das idéias da teoria dos conjuntos. desenvolvida posteriormente.

**bom senso** Qualidade de nosso espírito que nos permite distinguir o verdadeiro do falso, o certo do errado. "O bom senso é a coisa do mundo mais bem distribuída" (Descartes). As vezes Descartes denomina o bom senso de \* "luz natural". Na maioria dos casos, chama-o simplesmente de \*razão, instrumento geral do \*conhecimento que é capaz de "julgar e distinguir bem o verdadeiro do falso". Essa faculdade da razão é natural e comum a todos os homens.

Bonald, Louis de Ver De Bonald / De Maistre.

Boole, George (1815-1864) Lógico e matemático inglês (nascido em Lincoln). E considerado um dos criadores da lógica simbólica mo-

derna, com a publicação de The Mathematical Analysis of Logic (1847). Escreveu ainda Treatise on Differential Equations (1859) e An Investigation of the Laws of Thought on Which Are Founded the Mathematical Theories of Logic and Probabilities (1854), no qual elabora o seu método de aplicar a matemática à lógica, formulando a lógica através de uma linguagem algébrica (álgebra booliana). Ver De Morgan, Augustus.

Bosanquet, Bernard (1848-1923) Filósofo inglês, professor nas Universidades de Oxford e St. Andrews. Foi um dos principais representantes do \*idealismo hegeliano na Inglaterra, elaborando um sistema em que o conceito de absoluto tem um lugar central, sendo que as individualidades devem ser sempre entendidas a partir de sua transcendência através da arte, da religião e da sociedade, levando em última aná-lise ao absoluto. Notabilizou-se por sua História da estética (1892), tendo também escrito Conhecimento e realidade (1885) e O princípio de individualidade e valor (1912), dentre outras obras.

Bossuet (1627-1704) O prelado, teólogo e escritor Bossuet (nascido em Dijon, França) ocupou um lugar de destaque na literatura e nas querelas religiosas que agitaram o final do século XVI! em seu país (e na Europa). Bastante influente politicamente, ele se apresenta como o campeão da "reação" contra as "idéias subversivas" de Espinosa, Hobbes e Locke. Defende com ardor a monarquia absoluta e cristã. A origem da sociedade, diz ele, nao reside numa "natureza política ou social do homem" nem tampouco num pretenso "contrato" ou pacto, mas em Deus, pois somente Ele, obrigando os homens, por sua lei, a se amarem uns aos outros, cria o elo social. E a forma ideal do Estado é a monarquia hereditária, a autoridade do monarca vindo de Deus. Em seu livro mais importante, O discurso sobre a história universal (1797, póstumo), Bossuet reconstitui a história do mundo, desde sua criação até Carlos Magno, a fim de mostrar que a história possui um sentido, e que esse sentido consiste no desígnio de Deus de assegurar o triunfo do cristianismo e sua intervenção providencial nos negócios humanos.

Bouveresse, Jacques (1940-) Filósofo francês e professor na Universidade de Paris-I, Jacques Bouveresse tem-se destacado por suas análises das principais correntes de pensamento que dominam o meio intelectual francês contemporâneo, a fim de mostrar suas fraquezas, denunciar seus desvios e evocar seus perigos. Preocupado com o caráter profundamente irracionalista da filosofia francesa atual, raciocinando essencialmente em termos de ruptura e de liquidação, defende com ardor o caráter argumentativo da filosofia, que não pode pensar sem as noções de "racionalidade", de "objetividade" e de "verdade", contra as atuais formas de \*historicismo e de \*relativismo. Autor de várias obras sobre Wittgenstein (é um de seus introdutores na Fran-ça), Bouveresse critica com severidade e ironia a situação da atividade filosófica na França de hoje. Obras principais: La parole malheureuse: De lalchimie linguistique à la grammaire philosophique (1971), Wittgenstein: La rime et la raison (1973), Le mythe de lintériorité: Expérience, signification et langage privé chez Wittgenstein (1976), Le philosophe chez les auto-phages (1984), Rationalité et cynisme (1984).

bramanismo Religião fundada por volta do ano 1000 a.C., tendo por principal característica a crença numa divindade única e impessoal e na transmigração das almas. O ideal do bramanismo, todo ele fundado num sistema de castas, é o de libertar a alma do ciclo das transmigrações, que se realiza na existência temporal, para que ela possa entrar em perfeita união com o principio eterno e imutável, ou seja, com Brahma, a verdadeira alma universal, origem de todas as coisas. Religião praticada sobretudo na India.

Brentano, Franz (1838-1917) O alemão (nascido em Marienberg) Franz Brentano foi um filósofo e psicólogo que, em seu país, na mesma época que William James nos Estados Unidos, reagiu vigorosamente contra a análise dos "con-teúdos de

consciência" da psicologia experimental de Wundt e contra a orientação da psicologia para o "naturalismo" da física e da fisiologia. Em 1874, publicou, em Berlim, sua Psicologia do ponto de vista empírico na qual opõe, à psicologia dos conteúdos, a realidade do ato psíquico. Para ele, a percepção, a imaginação, o juízo e o desejo são atos orientados para objetos. Há uma \*intencionalidade dos atos da consciência. Essa tese influenciou bastante a fenomenologia de Husserl e a Gestalttheorie (teoria da Gestalt).

Brouwer, Luitzen Egbertus Jan (1881-1966) Filósofo e matemático holandês (nascido em Overschie). Criou o intuicionismo em filosofia da matemática, que nega a possibilidade de deduzir toda a matemática somente da lógica, defendendo o papel da intuição na formação do conhecimento matemático. Ver intuicionismo.

Bruno, Giordano (1548-1600) Nascido em Nola, perto de Nápoles, o italiano Giordano Bruno ingressou cedo na Ordem dos Dominica-nos. Abandonóu o hábito, em 1576, e levou uma vida errante. sendo perseguido em toda parte por suas opiniões. Converteu-se numa espécie de profeta do \*infinito cósmico. Preso em Veneza, foi extraditado para Roma, ondé a Inquisição o manteve preso sete anos, antes de queimá-lo vivo sem obter sua retratação. Antes de morrer, pronunciou estas palavras: "Vocês têm mais medo ao fazer seu julgamento do que eu ao tomar consciência dele". Seu pensamento nada tem de sistemático. Seus livros principais são: Da causa, do princípio e do Uno e Do universo finito (1585). Neles, defende uma espécie de panteísmo imanentista, tentando conciliar a in-finitude do universo com a perfeição de Deus. Fala de um Deus universal agindo como "natura naturans", isto é, como natureza criadora que forma o mundo, como força natural por excelência, força interior imanente ao mundo. A matéria é inseparável de sua "alma". Deus não é o criador, mas "a mônada das mónadas" (concepção retomada por Leibniz). Considerado o último visionário do Renascimento, Giordano Bru-no defendeu um "entusiasmo heróico" (eroico furore), permitindo ao sábio deste mundo fun-dar-se no universo sem se preocupar com as futilidades individuais e com as imperfeições da existência. Alexandre Koyré faz dele a ponte entre "o mundo fechado e o universo infinito". Depois de Sócrates. Bruno foi o mais evidente dos mártires da verdade científica. Neste domínio. defendeu que "a autoridade não está fora de nós, mas em nós". Ver mônada.

Brunschvicg, Léon (1869-1944) Filósofo idealista (nascido em Paris, França) que, junta-mente com Henri Bergson, dominou a filosofia francesa das primeiras décadas de nosso século. Desenvolveu todo um sistema de pensamento racionalista no qual o espírito é definitivo como o legislador do conhecimento e as coisas são consideradas como inteiramente submetidas à linguagem matemática. Mas ele inscreve seu racionalismo numa história do pensamento que se desenvolve, através de etapas progressivas de amadurecimento, desde o milagre grego até os nossos dias. Obras principais: Les étapes de la philosophie mathématique (1912), Les âges de l'intelligence (1922), L 'expérience humaine et la causalité physique (1922), Le progrès de la conscience dans la philosophie occidentale (1927).

Buber, Martin (1878-1965) Filósofo judeu nascido em Viena, Austria, e, desde 1938, professor em Jerusalém, Israel. Fortemente marca-do pelos pensadores existencialistas, desenvolveu intensa atividade filosófica sobre os mais variados temas da "mística" judaica. De seu pensamento filosófico-religioso, dois temas são predominantes: o primeiro é o da fé e suas formas, devendo ser distinguidas a f6 como confiança em alguém e a fé como reconhecimento da verdade de algo; o segundo diz respeito aos vários tipos de relação entre os homens entre si e entre os homens e as coisas: a relação sujeito-sujeito constitui o mundo do "tu", ao passo que a relação sujeito-objeto constitui o mundo do "ele"; o mundo do "tu" é urna relação "eu-tu". Obras principais: Eu e tu (1922), O que é o homem? (1942). Imagens do bem e do mal (1952), O homem e sua estrutura (1955).

budismo (do sánscrito buddha: sábio, nome atribuído ao reformador do bramanismo no séc. VI a.C.) Doutrina filosófico-religiosa elaborada por Buda, apresentando-se como uma reforma do bramanismo, consistindo essencialmente em dizer que os males da existência presente e as dores inerentes à vida cotidiana devem ser explicados pelo querer-viver que nos encerra no ciclo das reencarnações. Por isso, devemos renunciar ao querer-viver a fim de que possamos ter acesso à beatitude, que é um aniquilamento, ou seja, o nirvana. Expulso da India, seu país de origem (no séc.V11), o budismo conta com milhões de seguidores, notadamente na China, Ja-pão e Tibete.

Bunge, Mario (1919- ) Considerado o mais importante filósofo das ciências físicas da Amé-rica Latina, o argentino Mario Bunge, ao recusar alguns dos pressupostos aceitos pelos positivistas lógicos do \*Círculo de Viena, propõe um modo de se fazer filosofia do qual a metafísica

não deve ser excluída e que seja capaz de fazer justiça à complexidade da atual atividade científica. Convencido de que "a ciência é valiosa como ferramenta para dominar a natureza e remodelar a sociedade: é valiosa em si mesma, como chave para a inteligência do mundo e do eu: e é eficaz no enriquecimento, na disciplina e na libertação de nossa mente", Bunge reconhece que a filosofia, mesmo colocando problemas profundos, precisa enfrentar as atuais questões éticas e sociais postas pelas ciências a fim de converter-se numa "filosofia da ciência", vale dizer, numa "filosofia exata", cujo modelo é o da filosofia da física ou de seus fundamentos axiomáticos expressos ou formulados matematicamente. Na realidade, a filosofia exata de Bunge, na expressão de Ferrater Mora, pode ser caracterizada como um "materialismo ontológico e como um realismo epistemológico". Obras principais: La ciencia, su método y su filosofía (1960), Intuition and Science (1962), Teoría y realidad (1972), Treatise on Basic Philosophy, 7 vols. (1974...), Method, Model and Matter: Topics in Scientific Philosophy (1981).

Buridan, o asno de Jean Buridan, filósofo nominalista francês do séc.XIV, ilustrou suas polêmicas em torno da questào do \*livre-arbítrio, colocando em cena um asno faminto e sedento a igual distância de um monte de feno e de uma lata d'água; por não conseguir decidir entre a bebida e a comida, o asno termina mor-rendo. Este argumento passa a simbolizar, dora-vante, a necessidade de um motivo antes de toda escolha; ele prova, por absurdo que, na realidade. é indispensável uma escolha. Porque, como ilustra a tese de Descartes, "a indiferença é o mais baixo grau de liberdade". Contudo, esta fábula não se encontra nos escritos de Buridan.

Burke, Edmund (1729-1797) Filósofo, político e ensaísta de origem irlandesa, um dos principais teóricos do conservadorismo no séc. XVIII. Nasceu em Dublin, na Irlanda, estudou no Trinity College desta cidade, passando em seguida a viver na Inglaterra, onde tornou-se conselheiro de políticos influentes e membro do parlamento pelo Partido Conservador. Apesar

de conservador, Burke foi um defensor da Revolução Americana de 1776 e do direito à autodeterminação das colônias: entretanto, opôs-se vio-lentamente à Revolução Francesa em sua obra famosa Reflections on the Revolution in France (1790). Seu trabalho de estética, Philosophical influente na época. Escreveu também A Vindi-Inquiry into the Origin of our Ideas of the cation of Natural Society (1756), Letter to a Sublime and the Beautifid (1757), foi muito Noble Lord e Letters on a Regicide Peace.



cabala ou kabala (hebr. qabbalah: coisa recebida) 1. Obra filosófica de cunho bastante hermético, de data desconhecida, pretendendo estar vinculada, por uma tradição secreta, à religião original do povo hebreu.

2. Doutrina religiosa esotérica que tem como principais objetivos: a) decifrar ou interpretar o sentido secreto dos textos bíblicos; b) elaborar uma concepção de Deus mediante emanações sucessivas: c) sustentar uma concepção da cor-respondência entre os elementos e o universo, notadamente entre cada parte do corpo humano e cada parte do universo (entre o microcosmo e o macrocosmo). Apesar de severamente critica-da por vários filósofos judeus, sobretudo por Maimônides (1135-1204), por opor-se ao Tal-mude, a doutrina cabalística da emanação exerceu forte influência em alguns humanistas do Renascimento (\*Pico della Mirandola) e em certas correntes "panteístas" ulteriores.

Cabanis, Pierre Jean Georges (1757-1808) Médico e filósofo francês, nascido em Cosnac; foi professor de higiene e de medicina e participou ativamente da vida política do país (apoiou a Revolução Francesa, depois foi bonapartista); membro do grupo ideológico; discípulo do filósofo Condillac, divergiu dele posterior-mente em sua obra Rapports du physique et du moral ("Relações entre o físico c o moral", 1802). Cabanis formulou também um monismo naturalista.

Calvino, João (1509-1564) Reformador protestante francês, nascido na Picardia. Calvino fez seus estudos de lógica, gramática e filosofia

em Paris. Dedicou toda a sua vida a pregar em favor da religião reformada, que organizou na França e na Suíça. Durante seus últimos anos, fixou-se em Genebra, onde fundou um partido autoritário que, reforçado por refugiados estrangeiros, tornou-se majoritário no Conselho da cidade. Sua doutrina religiosa repousa nos seguintes princípios: a) retorno à Bíblia como fonte primeira e única da fé cristã; b) crença na predestinação; c) concepção de \*graça inspirada em sto. \*Agostinho. Teólogo rigoroso e chefe de estado autoritário, Calvino foi também um grande orador e um notável escritor. Sua estética, segundo \*Weber, teria desempenhado um importante papel econômico no surgimento e desenvolvimento do capitalismo. Obras principais: Instituição da religião cristã (1536) e Tratado das relíquias (1543).

Cambridge, escola de 1. Movimento filosófico, também conhecido como escola platônica de Cambridge, que se formou no séc.XVII, na Universidade de Cambridge, Inglaterra. Ins-pirado no \*platonismo, no \*neoplatonismo de Plotino e no cartesianismo, combatia o materialismo. Seus principais representantes foram Ralph Cudworth (1617-1688) e Henry More (1614-1687).

2. A segunda escola de Cambridge, ou escola analítica de Cambridge, foi um movimento surgido na mesma universidade, no final do séc. XIX. com os seguintes princípios fundamentais: atitude antimetafisica, disposição de submeter todo problema à análise, rejeição do apelo à intuição. Essa escola teve grande influência no desenvolvimento da filosofia analítica. Seus representantes principais foram George Edward Moore e Bertrand Russell.

Campanella, Tommaso (1568-1639) Nascido na Calábria, Itália, tornou-se, como Giordano Bruno, dominicano. Muito interessado pela política, apresentou-se como reformador do mundo. Suspeito de conjurar contra a dominação espanhola. passou 27 anos na prisão, sendo torturado sete vezes. Por intervenção do papa, foi libertado. Instalou-se em Paris, onde dedicou a Richelieu seu tratado Do sentido das coisas e magia. Ai escreveu também sua famosa Cidade do Sol, obra utópica na qual saúda o jovem e futuro Luís XIV como o rei de seu "Estado-Sol" (donde a alcunha de "Rei-Sol" dada ao rei). Campanella tornou-se adversário declarado do aristotelismo e, conseqüentemente, de Tomás de Aquino. Perseguido pela Inquisição, defendeu uma doutrina segundo a qual não pode haver a menor contradição entre "o livro dos livros", a Bíblia, e "o livro da Natureza": ambos são sagrados. Em Cidade do Sol. postula uma monarquia universal acima da qual só há o papa. Imagina uma vida social rigorosamente ordena-da. Se o mundo é mau e funciona mal, é porque há muita liberdade pessoal e pouca ordem. Por isso, devemos administrar, reger e pôr tudo em ordem. Trata-se de uma ordem que engloba as mínimas coisas, não somente no racionalismo, mas na astrologia, ciência fundamental do Estado-Sol. O solé Deus e os planetas estabelecem com ele seu reino. Assim como as circunstâncias de nossa vida são reguladas pelo zodíaco, da mesma forma a ordem deve-se inspirar na posição dos planetas, dirigentes supremos da vida social. Tudo é determinado de cima, regulado em função da situação astral. desde o nascimento até a morte dos indivíduos e dos Estados. No Estado-Sol há um ministério do poder, um ministério da sabedoria e um ministério da harmonia. Nesse Estado, tudo está em ordem: ele é concebido como uma catedral, fortemente hierarquizado, com tudo no lugar e culminando numa Igreja da Inteligência.

Camus, Albert (1913-1960) Embora não tenha sido um filósofo propriamente dito. o argelino Camus (nascido em Mondovi) abordou, em seus ensaios literários, vários ternas tratados pelos filósofos existencialistas, sobretudo o tema do \* absurdo. Sem

pretender fazer filosol ia ou metafísica, dizia que o único problema filosófico relevante é o suicídio, que só ocorre porque há um divórcio entre o homem e sua vida. E esse divórcio que produz o sentimento

do absurdo e leva o homem a encontrar no suicídio unia solução. A tentação do absurdo e do suicídio é uma conseqüência do "silêncio não-racional do mundo". Esses temas são trata-dos em L 'étranger (1942), Le mythe de Sysiphe (1942) e La peste (1947). Mas o homem não deve sucumbir â tentação de cair no niilismo. deixar-se dominar pela alienação. Precisa rebelar-se contra sua situação de alienação. Em L'homme revolté (1951), Camus propõe uma rebelião autêntica, que não seja apenas individual ou "metafisica", mas que engaje o pensamento e a ação nas lutas e no destino comuns dos homens.

Canguilhem, Georges (1904- ) Médico e filósofo francês, notabilizou-se por seus estudos de história das ciências, particularmente da biologia. Juntamente com Gaston Bachelard, para quemé um dos melhores historiadores, é considerado um dos fundadores da epistemologia histórica contemporânea. Seus trabalhos versam sobre o discurso médico e o discurso biológico: A formação do conceito de reflexo nos séculos XVII e XVIII (1955), 0 conhecimento da vida (1952), 0 normal e o patológico (1966), Estudos de história e de filosofia das ciências (1968), Introdução à história das ciências (1970), Ideo-logia e racionalidade na história das ciências da vida (1977).

Cannabrava, Euryalo (1908-1978) Filósofo brasileiro (nascido em Cataguases, Minas Gerais) que desenvolveu seu pensamento como professor do Colégio Pedro 11 do Rio de Janeiro. Depois de passar por uma fase dogmática, na qual defendia uma "filosofia concreta", situada entre a fenomenología de Husserl e certo "existencialismo", voltou seu pensamento para o estudo sistemático das ciências e das diversas filosofias das ciências de seu tempo. Preocupado em reduzir a filosofia ao método, e o método à linguagem, tentou aplicar os métodos formais da matemática aos conteúdos empíricos das ciências. Seu objetivo, com isso, consistia em elaborar uma filosofia científica aplicável aos mais variados domínios, inclusive ao da política. Obras principais: Descartes e Bergson (1943), Elementos de metodologia filosófica (1956), Introdução à filosofia científica (1956), Ensaios filosóficos (1957), Estética da crítica (1963), Teoria da decisão filosófica: Bases filosóficas da matemática, da lingüística e da teoria do conhecimento (1977). Ver filosofia no Brasil.

CÂNON OU CÂNONE (lat. canon, do gr. kanon: regra) 1. conjunto de \*normas ou \*regras lógicas. morais ou estéticas: "Entendo por cânon o conjuntos dos princípios a priori para o uso legítimo de certas faculdades de conhecer em geral. Assim, a lógica geral, em sua parte analítica, é um cânon para a razão em geral" (Kant).

2. Conjunto de regras do fé promulgadas pelos Concílios da Igreja Católica ou de regras morais estabelecidas pelo direito canônico, isto é, pelo direito da Igreja Católica.

Caos (gr. káos, do verbo khainen, abrir-se. entreabrir-se) 1. Termo utilizado aparentemente pela primeira vez na Teogonia de Hesíodo (séc. VIII a.C.), designando o vazio causado pela separação entre a Terra e o Céu a partir do momento de emergência do \*Cosmo, designa também para os gregos o estado inicial da matéria indiferenciada, antes da imposição da ordem aos elementos.

2. Na física moderna, designa a imprevisibilidade de sistemas complexos, isto é, a existência de fenômenos em relação aos quais não é possível fazer previsões ou cálculos precisos dadas alterações, mesmo que pequenas, nas condições iniciais.

Capital, O (Das Kapital) Obra fundamental de Karl Marx, composta entre 1885 e 1894, na qual propõe uma nova economia política, descreve as contradições do capitalismo e indica um determinado sentido para a história. O livro I (do próprio Marx) analisa "o desenvolvimento da produção capitalista": os livros II e 111 (redigi-dos por Engels a partir das notas de Marx) tratam do "processo de circulação do capital" e do "processo de conjunto da produção capitalista"; o livro IV (redigido por Kautsky, a partir das notas de Marx) trata das "teorias da mais-valia".

**caráter** (lat. character, do gr. charakter: sinal gravado) Conjunto das disposições psicológicas (inatas ou adquiridas) e dos comportamentos habituais de um indivíduo permitindo-lhe ter um controle sobre si e agir com firmeza, retidão e honestidade. Ex.: um homem de caráter. Ver personalidade.

**Carisma** (gr. charisma: graça, favor) 1. Em seu sentido religioso, o carisma constitui um dom sobrenatural conferido pelo espírito a um indivíduo, mas para o uso do hein comum da comunidade: dom da sabedoria, da ciência, da cura das doenças, da profecia etc.

- 2. Em seu sentido sociocultural, o carisma é toda irradiação pessoal de um indivíduo, vale dizer, uma "qualidade extraordinária de uni personagem que é, por assim dizer. dotado de forças ou de caracteres sobrenaturais ou sobre-humanos" (Max Weber).
- 3. Poder carismático é o poder exercido por um indivíduo que se singulariza por qualidades prodigiosas, pelo heroísmo, pela abnegação à causa dos outros e por outras particularidades exemplares fazendo dele um líder ou um chefe merecedor de admiração, de respeito. de acata-mento etc. Ex.: o poder carismático exercido pelos profetas; no campo político, o poder exercido por um governante plebiscitado, pelo gran-de demagogo etc.

Carnap, Rudolf (1891-1970) Um dos mais influentes filósofos do \*fisicalismo ou positivismo lógico. juntamente com Moritz \*Sehlick, fundador do \*Círculo de Viena, Carnap nasceu na Alemanha e foi professor na Universidade de Viena e posteriormente na Universidade de Chi-cago e de Los Angeles. tendo emigrado para os Estados Unidos por razões políticas. Em sua obra mais importante, A estrutura lógica do mundo (1928), procura construir um sistema que mostre a relação entre os teoremas gerais da física e os dados observacionais da experiência. Mais tarde modifica de certo modo essa concepção, mantendo no entanto que a experiência deve sempre confirmar as teorias científicas, através da aplicação da teoria da probabilidade. Defende esse ponto de vista em sua obra Os fundamentos lógicos da probabilidade (1950). Seguindo o pensamento de Frege e Russell, escreveu A sintaxe lógica da linguagem (1934) e Significa-do e necessidade, em que considera fundamental, para o desenvolvimento da ciência, a construção de uma lógica rigorosa da linguagem. Essa concepção influenciará fortemente uma filosofia da ciência formulada em bases analíticas, sobretudo nos Estados Unidos. Escreveu também Conceituação fesicalista (1926) e O problema da lógica da ciência (1934).

Carnéades (c.215-129 a.C.) Filósofo grego nascido em Cirene; foi discípulo de Arcesilau e o sucedeu como líder da \*Nova Academia. E considerado o representante mais importante do probabilismo, filosofia que sustentava que não existe verdade, nias

opiniões mais ou menos prováveis. Carnéades foi enviado, em 156 a.C., juntamente com \*Critolau e Diógenes da Babilônia, a Roma, para ensinar filosofia, mas os três foram expulsos da cidade.

cartesianismo/cartesiano (de Cartesius: nome latino de Descartes) Filosofia própria de Descartes e. por extensão, doutrina filosófica de seus discípulos ou de seus seguidores: Boussuel, Malebranche, Espinosa, Leibniz. Cartesiano significa "relativo a Descartes ou ao cartesianismo" (ex.: princípio cartesiano, doutrina cartesiana) e também "partidário ou seguidor de Descartes ou do cartesianismo" (ex.: o cartesiano Malebranche). Ver Descartes: racionalismo; inatismo.

Cassirer, Ernst (1874-1945) Filósofo ale-mão, nascido em Breslau, foi uni dos mais importantes representantes da escola de \*Mar-burgo, que dominou a vida cultural alemã de 1871 até o advento do nazismo em 1933. Essa escola se define como um retorno a Kant. Con-cebe a filosofia, antes de tudo, como teoria do conhecimento, vale dizer, como uma análise das condições de possibilidade da verdade. Essas condições não são estabelecidas apenas a partir das ciências naturais. pois a filosofia deve questionar a totalidade da cultura, em seu devir histórico e na diversidade de suas manifestações. Seguindo o espírito da crítica kantiana, Cassirer questiona os domínios da religião, dos símbolos. dos mitos, da poesia, da cultura popular etc.. e constrói esse monumento que é A filosofia das formas simbólicas, em 3 vols. Em 1927, publica indivíduo e cosmo na filosofia do Renascimento e, em 1932. O Renascimento platônico na Inglaterra e A filosofia das Luzes. Considerava como a mais importante de suas obras um artigo publicado na Suécia em 1936: "Determinismo e indeterminismo na fisica moderna", no qual faz um comentário pertinente da atualidade científica e mostra que a filosofia deve mergulhar no núcleo da descoberta científica para aí detectar, sob suas formas novas, as condições do pensa-mento verdadeiro. Ver neokantismo.

Castoriadis, Cornelius (1922-) Filósofo grego radicado em Paris. Ainda em Atenas. adere à organização trotskista até 1945, quando se instala na França. Juntamente com Claude Lefort, adere a um grupo autônomo do Partido Comunista e abandona o trotskismo. Ele e seu grupo empreendem a publicação da revista Socialismo ou Barbárie. Autor dos principais tex-tos que definem a orientação da revista, ele a animou até sua dissolução em 1966. A preocupação fundamental de Castoriadis, em sua vasta obra, escrita sem sistematicidade, consiste em retomar a questão de Marx da unidade entre a filosofia e a ação, a fim de reconstituir a unidade perdida entre filosofia e política. Postulava que a política devia ser vista como ato instituinte e consciente de suas condições. Além de repensar todo o significado do socialismo nas sociedades modernas, Castoriadis analisa os impasses a que chegaram os regimes socialistas caracterizados pela burocratização das organizações operárias e governamentais. E propõe uma reformulação do próprio conteúdo das lutas socialistas. "Uma sociedade justa". declara, "não é uma sociedade que adotou leis justas", mas "uma sociedade onde a questão da justiça permanece constante-mente aberta." Obras principais: La société bureaucratique, 4 vols. (até 1978). L 'institution imaginaire de la société (1975), Les carrefours du labyrinthe (1978). Le contenu du socialisme (1979).

Casuística (do lat. casus: acidente, circunstância) I. Parte da moral que tem por finalidade aplicar princípios éticos às diversas situações concretas da vida real dos indivíduos com o objetivo de procurar resolver seus casos de cons-ciência.

2. Toda argumenação aparentemente verdadeira que tenta justificar ou legitimar qualquer conduta ou tomada de decisão.

catarse (gr. katharsis: purificação, purgação) 1. Na origem, esse termo designa os \*ritos de purificação aos quais deviam submeter-se os candidatos à iniciação. em certas religiões. Por extensão, toda purificação de caráter religioso. Ex.: a confissão na religião católica.

2. Aristóteles emprega esse termo a propósito da tragédia no teatro, por analogia com as cerimônias iniciáticas de purificação, para designar a purgação das paixões operada através da arte (especialmente através da tragédia), fornecendo-lhes um objeto fictício de descarga.

Categoria (lat. tardio categoria, do gr. kategoria: caráter. espécie) 1. Aristóteles denomina categorias ou predicamentos as diferentes maneiras de se afirmar algo de um sujeito. Discerniu dez categorias, de estatuto ao mesmo tempo lógico e metafísico, e que são, além do próprio sujeito (substância ou essência): a quantidade, a qualidade, a relação, o tempo. o lugar, a situação, a ação, a paixão e a possessão. Essas categorias não são espécies do gênero ser, mas gêneros supremos ou primeiros do ser.

2. Kant retoma o termo, não mais se referindo ao ser, mas ao conhecer, para designar os conceitos do entendimento puro. Para ele, todo juizo pode ser considerado sob quatro pontos de vista: da quantidade. da qualidade, da relação e da modalidade. Para cada um desses pontos de vista, são possíveis três tipos de juízos; portanto, há doze categorias do entendimento ou conceitos fundamentais a priori do conheccimento: Quantidade Qualidade Relação I Modalidade

Unidade Realidade Substáncia, Possibilidade I (e acidente) Pluralidade Negação Causa Existência (e efeito)

Totalidade Limitação Reciprocidade Necessidade

3. Atualmente, o termo categoria, freqüente-mente considerado como sinônimo de noÇão ou de conceito, designa, mais adequadamente, a unidade de significação de um discurso epistemológico.

categórico (lar. tardio categorices, do gr. kategorikós: afirmativo) 1. Relativo a categoria; absoluto. incondicional. Oposto a hipotético.

- 2. Juízo categórico é aquele cuja asserção é puramente afirmativa (ex.: Brasília é a capital do Brasil). Ver juízo.
- 3. Imperativo categórico é uma expressão criada por Kant. Ver imperativo.
- 4. Proposição categórica é aquela em que se afirma ou se nega diretamente uma coisa, isto é. sem qualquer condição (ex.: eu viajarei). Ver hipotético.

Causa (lat. causa: razão, motivo) 1. Tudo aquilo que determina a constituição e a natureza de um ser ou de um fenômeno.

- 2. Tudo aquilo que produz um efeito e nele se prolonga. Ex.: "pondo-se a causa, põe-se o efeito" (posita causa, positur effectus); a contrapartida é: "suprimindo-se a causa, suprime-se o efeito" (sublata causa, tollitur effectus).
- 3. Na concepção empirista, a causa é o ante-cedente cujo fenômeno chamado de efeito é invariável e incondicionalmente o conseqüente. Assim, quando se diz que um acontecimento A é antecedente a um acontecimento

- B, diz-se que ele é a causa quando afirmamos que a existência de A implica necessariamente a existência de B.
- 4. Para Aristóteles, a causa se reduz à essência, à forma, à realização do fim, pois é a busca da causa que define a verdadeira ciência. Ele enumera as quatro causas: material, formal, eficiente e final. Ex.: no caso de uma estátua, a causa material é a matéria da qual ela é feita (bronze, mármore); a causa formal é a figura que ela representa (Apolo, Diana); a causa eficiente é o escultor (Fidias, Policleto); a causa final é o objetivo visado pelo escultor (beleza, glória, ganho etc.). No domínio científico, sobretudo a partir da revolução galileana, guando se fala de causa, refere-se apenas à causa eficiente.
  - 5. Causa primeira é aquela que nenhuma outra precede e que possui em si mesma sua própria razão de ser: Deus.

**Causalidade** (lat. causalitas) 1. Princípio fundamental cia \*razão aplicada ao real, segundo o qual "todo fenômeno possui uma causa", "tudo o que acontece ou começa a ser supõe. antes dele, algo do qual resulta segundo uma regra" (Kant). Em outras palavras, princípio segundo o qual se podem explicar todos os fenômenos por objetos que se interagem, que são definidos e reconhecidos por meio de regras operatórias.

Segundo a concepção racionalista, a causalidade é um conceitp a priori necessário e universal, isto é, independente da experiência e constituindo-a objetivamente: todas as mudanças acontecem segundo a lei de ligação entre a causa e o efeito.

2. Flume critica a concepção clássica de relação causal, segundo a qua( um fenômeno anterior (causa) produz um fenômeno posterior e conseqüente (efeito), argumentando que essa relação não se encontra de fato na Natureza, mas apenas reflete nossa forma habitual de perceber as relações entre fenômenos. A causalidade não expressa, assim, uma lei natural. de caráter necessário, mas uma projeção sobre a natureza de nossa forma de perceber o real. Ver determinismo; eficiente, causa.

Caverna, alegoria da No livro VII da República, Platào narra uma história que se tornou célebre com o nome de mito ou alegoria da caverna. Seu objetivo é fazer compreender a diferença entre o conhecimento grosseiro, que vem de nossos sentidos e de nossas opiniões (doxa), e o conhecimento verdadeiro, ou seja, aquele que sabe apreender, sob a aparência das coisas, a idéia das coisas. Numa caverna, cuja entrada é aberta à luz, encontram-se alguns homens acorrentados desde sua infância, com os olhos voltados para o fundo, não podendo loco-mover-se nem virar as cabeças. Um fogo brilha no exterior, iluminando toda a caverna. Entre o fogo e a caverna passa uma estrada, ladeada por um muro da altura de um homem. Na estrada. por detrás do muro, vários homens passam con-versando e levando nas cabeças figuras de ho-mens e de animais, projetadas no fundo da caverna. Assim. tudo o que os acorrentados conhecem do mundo são sombras de objetos fabricados. Mas como não sabem o que se passa atrás deles, tomam essas sombras por seres vivos que se movem e Pilam. mostrando serem ho-mens que não atingiram o conhecimento verdadeiro. Platão descreve o processo dialético através do qual o prisioneiro sc liberta e. lutando contra o hábito que tornava mais cômoda sua situação de prisioneiro. sai em busca do conhecimento da verdade, passando por diversos e sucessivos graus de conversão de sua alma. até chegar à visão da idéia de hem. Uma vez alcançado esse conhecimento. o prisioneiro, agora transformado em sábio, deve retornar à caverna para ensinar o caminho aos outros prisioneiros. arriscando-se. inclusive, a ser rejeitado por eles\_

Certeza (do lat. certos: certo) 1. Estado de espírito daquele que aquiesce totalmente, sem duvida e sem hesitação. ao objeto que apreende. O \*cogito cartesiano é a primeira verdade que, sucedendo à dúvida. concerne à existência dos corpos. Mas ele é unia evidência isolada. que em nada garante a certeza dessa existência. Unia evidência se impõe por si mesma. Mas uma certeza, ao contrário, é o resultado de um raciocínio rigoroso; ela remete d aquiescência interior do sujeito; seu modelo é o raciocínio matemáti-

- co.
  2. Temos uma certeza moral quando nossa consciência está absolutamente segura. do ponto de vista estritamente subjetivo, daquilo que afirma ou nega. Em outras palavras, a certeza moral ou psicológica é a adesão do sujeito àquilo que. paradoxalmente. não é certo, mas que ele encontra razões suficientes para considerar como cer
- to. Ex.: estou certo de que Pedro I foi o primeiro imperador do Brasil, mas essa certeza repousa na confiança que deposito nos historiadores, pois não verifiquei pessoalmente a autenticidade dos documentos. Quando, porém, dou minha adesão àquilo que pode não ser verdadeiro, tenho uma certeza matemática ou lógica.
- 3. A fenomenologia hegeliana denomina certeza sensível a quietude da consciência que coincide com o objeto, para aquém de toda separação, de toda linguagem e de todo saber. Nesse sentido, a certeza é o saber não sabido e que exige ser revelado como verdade. Sendo assim. não há uma certeza primeira, a não ser numa fé que recusa todo saber.

Ceticismo (do gr. skeptikós: aquele que investiga) 1. Concepção segundo a qual o conheci-mento do real é impossível à razão humana. Portanto. o homem deve renunciar à certeza, suspender seu juízo sobre as coisas e submeter toda afirmação a uma dúvida constante. Oposto a dogmatismo. t er relativismo.

- 2. Historicamente. o ceticismo surge na filosofia grega coin \*Pirro ele Elida. Há, no entanto, várias vertentes no ceticismo clássico. \*Sexto Empírico, seu principal sistematizador, defende a posição da \*Nova Academia. segundo a qual se a certeza é impossível. devemos renunciar às tentativas de conhecimento do ceticismo pirrônico, o qual embora reconhecesse a impossibilidade da certeza, achava necessário continuar buscando-a. Tradicionalmente distinguem-se no ceticismo três etapas: a \*epoche. a suspensão do juízo que resulta da dúvida; a \*zétesis, a busca incessante da certeza: e a \*ataraxia, a tranqüilidade ou imperturbabilidade que resulta do reconhecimento da impossibilidade de se atingir a certeza e da superação do conflito de opiniões entre os homens. Na concepção cética, portanto. a \*especulação filosófica retornaria ao senso comum e à vida prática. Ver pirronismo.
- 3. No pensamento moderno, sobretudo com \*Montaigne e os humanistas do Renascimento, o ceticismo é retomado como forma de se atacar o dogmatismo da escolástica, o que leva à adoção de uma concepção de conhecimento relativo. Há também nesse período uma corrente do chamado ceticismo fideísta, que argumenta que, sendo a razão incapaz de atingir a verdade, deve-se então apelar para a fé e a revelação como fontes da verdade. A dúvida cartesiana pode ser considerada como tendo se inspirado na noção cética de suspensão de juízo, a epoché, noção esta também retomada mais tarde pela \*fenomenologia.
- 4. Pode-se considerar que o ceticismo inspira em grande parte a atitude crítica e questionadora da filosofia contemporânea. Por exemplo, as questões da relatividade do conhecimento e dos limites da razão e da ciência, que a epistemologia contemporânea trata, têm raízes no ceticismo clássico e no moderno.

Champeaux, Guilherme de (c.1070-1121) Filósofo francês escolástico; foi discípulo de Roscelino e mestre de Abelardo, que posterior-mente se tornou seu adversário.

Chardin. Pierre Teilhard de Ver Teilhard de Chardin. Pierre.

Charron, Pierre (1541-1603) Teólogo, filósofo cético e famoso pregador francês, nascido em Paris. Inspirado nos Essais, de Montaigne, escreveu Livres de la sagesse, onde defende a liberdade de religião e faz uma apologia da razão, que o leva a ser acusado de ateísmo. Publicara, anteriormente, em 1594, Les trois verités.

Chestov, Leon (1866-1938) Filósofo e ensaísta russo, estudou na Universidade de Mos-cou e viveu em S. Petersburgo, tendo se exilado na França após a revolução comunista. Um dos principais inspiradores do \*existencialismo contemporâneo, foi uni pensador profundamente religioso, podendo mesmo ser considerado um cético fideísta. Na fase final seu pensamento foi influenciado por \*Kierkegaard. Afirmava que "todo pensamento profundo começa com o desespero". Principais obras: A apoteose da falta de fundamento: ensaio de pensamento anti-dogmático (1905), A filosofia da tragédia (1927), Kierkegaard e a filosofia existencial (1936), A idéia de bem em Tolstoi e Nietzsche (1949).

Chomsky, Noam (1928-) Lingüista e filósofo norte-americano (nascido na Filadélfia), professor do Massachusetts Institute of Technology (MIT), e criador da gramática gerativatransformacional, uma das principais correntes teóricas da lingüística contemporânea. Sua teoria concentra-se no fato de um falante de uma língua ser capaz de compreender e de gerar sentenças novas, ou seja, que nunca ouviu antes.

A criatividade do falante explica-se por seu domínio implícito das regras básicas da gramática, sua competência lingüística. Distingue, as-sim, a competência do falante, o conjunto de regras que constituem a estrutura de uma língua, e o desempenho (performance), o uso efetivo da língua que é uni subconjunto do primeiro. A teoria lingüística deve, portanto, preocupar-se com a competência, chegando a estabelecer a existência de universais lingüísticos, princípios básicos comuns a todas as línguas, que seriam inatos e explicariam o desempenho, isto é, o uso concreto de línguas específicas. Suas hipóteses têm, portanto, grande importância para a psicologia cognitiva, já que essas estruturas forma-riam as hases do próprio pensamento. Do ponto de vista filosófico, é importante sua retomada do racionalismo clássico ao discutir o \*inatismo e o \*behaviorismo. Obras principais: Transformation Analysis (1955), The Logical Structure of Linguistic Theory (1956), Aspects of the Theory of Syntax (1965), Topics in the Theory of Generative Grammar (1966), Language and Mind (1968).

Cícero (106-43 a.C.) Político, orador e filósofo romano, Marco Túlio Cícero foi um dos responsáveis pela difusão da filosofia grega no mundo latino, através de obras que influencia-ram fortemente a formação e o desenvolvimento da tradição clássica greco-romana. Sto. Agostinho, p.ex., teria se interessado pelo saber e pela filosofia despertados pela leitura do Hortensius, obra de Cícero hoje perdida, que consistia em um elogio da filosofia. Cícero não possui propriamente unia filosofia original, tendo sofrido basicamente a influência do platonismo, do epicurismo e do estoicismo. Pode ser considerado um filósofo político por suas obras De legibus

- e De republica. Inspirando-se em Platão e no estóico Crisipo, declara que "as leis são necessariamente inerentes a toda sociedade", o legislador devendo levarem conta, ao mesmo tempo,
- o ideal e as realidades, o valor e o fato. Afirma ainda que as três formas de governo (monárquica, aristocrática e democrática) são más em seu estado "puro", devendo ser conciliadas numa república, porque o serviço da república e da pátria é um "estado de espírito" que assegura, da parte dos governos e dos governados, a qualidade das constituições (já se esboça, aqui,
- o papel cívico dos cidadãos). Suas principais obras são: Sobre a natureza dos deuses, Sobre os oficios (tratando dos preceitos morais), Acadêmica (sobre o problema do conhecimento e o ceticismo), e inúmeras epístolas e discursos famosos por seu estilo. Cícero é responsável pela criação de todo um vocabulário filosófico em língua latina (o termo "moral" é considerado de sua autoria), e suas obras são uma fonte impor-tante sobre o pensamento de filósofos do período antigo e do helenismo, cujas obras se perderam.

CICIO/CÍCIICO (do gr. kyklos: círculo, roda) Idéia segundo a qual os fenômenos se repetem ou se reproduzem obedecendo sempre a uma mesma ordem e de modo ininterrupto. Desempenha um papel importante em certas concepções filosóficas e científicas: a) a observação dos fenômenos astronômicos regulares (ciclo lunar, por exemplo) supõe o tempo como um infinito cíclico (Aristóteles) ou como a base do \* "eterno retorno" (Nietzsche); b) a existência de ciclos econômicos nas sociedades agrícolas indica a existência de um ciclo nas civilizações (nasci-mento, desenvolvimento e decadência); c) a constatação da existência de ciclos no interior do mecanismo de produção e de distribuição (no sistema capitalista) leva os economistas a fala-rem de ciclos econômicos (não se reproduzem com uma regularidade imutável, pois sofrem variações); d) a constatação do ressurgimento de certas doenças mentais leva os psicopatologistas a falarem do caráter cíclico de certas doenças (a psicose maníaco-depressiva, por exemplo).

Cidade de Deus, A (De Civitate Dei) Obra de sto. \*Agostinho, escrita entre 413 e 426, na qual apresenta a primeira grande concepção cris-tã de tempo histórico, desde a criação do mundo até o termo último, a Parusia (fim dos tempos), precedendo um estado definitivo de paz e de felicidade eternas. Assim, a humanidade. sub-metida às vicissitudes da \*história. está em mar-cha para um destino comandado pela Providência divina. A "cidade terrestre" (pagã), fundada no "amor de si e no desprezo de Deus", não pode fornecer uni ideal de civilização nem tam-pouco ser fonte de felicidade para os homens. Os estados terrenos são comandados pela sede de dominação. A "Cidade de Deus", ao contrário, fundada no "amor de Deus até o desprezo de si", é comandada pelos valores cristãos que implicam o bom uso da liberdade, prefigurando a cidade celeste.

Ciência (lat. scientia: saber, conhecimento) 1. Em seu sentido amplo e clássico, a ciência é um \*saber metódico e rigoroso, isto é, um conjunto de conhecimentos metodicamente adquiridos, mais ou menos sistematicamente organizados, e suscetíveis de serem transmitidos por um pro-cesso pedagógico de ensino.

2. Mais modernamente, é a modalidade de saber constituída por um conjunto de aquisições intelectuais que tem por finalidade propor uma explicação racional e objetiva da realidade. Mais precisamente ainda: é a forma de conhecimento que não somente pretende apropriar-se do real para explicá-lo de modo racional e objetivo, mas procura estabelecer entre os fenômenos observados relações universais e necessárias, o que autoriza a previsão de resultados (efeitos) cujas causas podem ser detectadas mediante procedi-mentos de controle experimental.

ciência e filosofia, relação entre Para Platão, a ciência é unia introdução à filosofia; é ela que permite o discurso verdadeiro, mas seus conceitos exigem ser justificados pela filosofia; por isso, a ciência é a mediação entre o sensível e o discurso absolutamente verdadeiro, que é o da filosofia. Cor Descartes, a filosofia deixa de ser o acabamento para tornar-se o pressuposto da ciência. Sua imagem é famosa: o saber é como uma árvore cujas raízes são a metafísica, o tronco a ciência física, e os ramos as ciências aplicadas. O saber científico se desenvolve de modo autônomo, e não mais como um momento do caminho da sabedoria: é ele que torna o homem mestre e dominador da natureza. O papel da filosofia é o dc procurar as raízes e o fundamento do conhecimento realizado pela ciência. Se in a legitimação metafísica, a ciência permanece um saber sem garantia. Já para Kant, não é mais possível fundar a ciência (que progride) na metafísica. Seu empreendimento crítico visa delimitar esses domínios. Mas o conhecimento científico não constitui um conhecimento das coisas em si, do real nele mesmo, pois torna-se conhecimento apenas dos fenômenos. Portanto, a ciência perde toda legitimidade guando pretende falar para além de toda experiência possível. Contudo, se o saber está todo do lado da ciência, nem por isso constitui o todo do pensamento nem tampouco do destino humano. Kant reserva, ao limitar o saber, uni lugar à crença. Por-tanto. com Kant, termina o velho sonho da filosofia, de construir, apenas pela razão, um discurso absolutamente verdadeiro, a ciência sendo apenas sua realização parcial e derivada. Doravante, só a ciência conhece. "Conhecer" não é mais contemplar um ser fora de nós, como um "em-si", mas construir: só podemos conhecer estruturas e os limites do espírito, isto é, somente a coisa para nós, tal como ela nos aparece: o fenômeno. E por isso que a metafísica, que pretende atingir a coisa em si, fracassa, pois seus três objetos, o Eu. o mundo e Deus, não correspondem aos dados da experiência.

Ciência e Valores A ciência não pode ser considerada como um saber absoluto e puro, cuja racionalidade seria totalmente transparente e cujo método constituiria a garantia de uma objetividade incontestável. Não é um mundo à parte, espécie de reino isolado onde os cientistas fariam "pesquisas puras", desinteressadas, preocupados apenas com a busca do conheci-mento verdadeiro. Evidentemente, eles trabalham para construir conhecimentos tão rigorosos, racionais e objetivos quanto possível: referem-se a normas racionais, testam suas teorias confrontando-as com a experiência. Contudo, na prática, as coisas se complicam, e as pesquisas nem sempre possuem a transparência e a objetividade que, de bom grado, lhes emprestamos. As idéias científicas não são totalmente independentes da filosofia, da religião e das ideologias que impregnam o meio cm que vivem os pesquisadores. Por isso, é muito questionável o chamado "princípio da neutralidade", ou seja, o princípio segundo o qual os cientistas estariam isentos, imunes, em nome de sua racionalidade objetiva, de formular todo juízo de valor, de manifestar toda e qualquer preferência pessoal, de ser responsáveis por toda e qualquer decisão de ordem política ou implicando questões de tipo ético, posto que, por seu objetivo, seu conhecimento seria universal, válido em todos os tempos e lugares, para além das sociedades e das formas de cultura particulares.

**cientificidade** Este termo evoca os critérios que nos permitem definir o que constitui um conhecimento científico de fato e distingui-lo claramente das outras formas de saber não-científicas. Dois são os critérios mais correntes: o recurso à dedução racional e o recurso à verificação experimental. Só há conhecimento cien-tífico a partir do momento em que podemos repetir determinado fenômeno ou prever com

certeza o aparecimento desse fenômeno, sob determinadas condições. Insatisfeito com o critério da verificabilidade, defendido pelos empiristas lógicos — segundo o qual uma teoria só é científica quando suscetível de uma verificação experimental real ou possível —, Karl Pop-per propõe um critério demarcatório entre o científico e o não-científico. Trata-se do critério da refutabilidade, da testabilidade ou da falsificabilidade, o que significa dizer que uma teoria só é científica quando pode ser refutada pela experiência. Se a física é uma ciência verdadeira, é porque faz predições que a experiência, em princípio, pode contradizer. A psicanálise, em contrapartida, aparece corno não-científica, pois os "fatos" a confirmam sempre. Assim, a refutabilidade constitui o verdadeiro critério de de-marcação entre o científico e o não-científico, ou seja, o verdadeiro critério de científicidade: de um lado. temos teorias suscetíveis de serem refutadas experimentalmente; do outro, aquelas que resistem aos testes experimentais; as primei-ras são teorias científicas, as segundas são teorias metafísicas.

cientificismo Ideologia daqueles que, por deterem o monopólio do saber objetivo e racional, julgam-se os detentores do verdadeiro conhecimento da realidade e acreditam na possibilidade de uma racionalização completa do saber. Trata-se sobretudo de uma atitude prática segun-do a qual "fora da ciência não há salvação", porque ela teria descoberto a fórmula laplaciana do saber verdadeiro. Essa atitude está fundada em certas normas latentes que se expressam em três "artigos de fé": 1) a ciência é o único saber verdadeiro; logo, o melhor dos sabedores; 2) a ciência é capaz de responder a todas as questões teóricas e de resolver todos os problemas práticos, desde que hem formulados, quer dizer, positiva e racionalmente; 3) não somente é legítimo mas sumamente desejável que seja confia-do aos cientistas e aos técnicos o cuidado exclusivo de dirigirem todos os negócios humanos e sociais: corno somente eles sabem o que é verdadeiro, somente eles podem dizer o que é bom e justo nos planos ético, político, econômico, educacional etc.

**CÍNÍSMO** (do lat. cynicus, do gr. kynikós: como um cão) I. Escola filosófica de Antístenes (444-365 a.C.), discípulo de Sócrates, assim chamada porque ele ensinava no Cynosarge (mausoléu do cão) e se considerava a si mesmo o cão. Sua doutrina foi retomada por Diógenes, que também se considerava o cão, em função de seu estilo de vida: desprezava todas as convenções sociais e as leis existentes, sua filosofia pregando um retorno à vida simples conforme à natureza.

2. Em seu sentido moral\_ o cinismo é uma atitude individual que consiste no desprezo, por palavras e atos, das convenções, das conveniências. da opinião pública, da moral admitida, ironizando todos aqueles que 'a elas se submetem e adotando. em relação a eles, um certo amoralismo mais ou menos agressivo, mais ou menos debochado.

Cioran, Émile Michel (1911-1995) Considerado por muitos o filósofo-poeta da decomposição, da podridão e do vazio que espreitam e ameaçam as atitudes humanas e as coisas, Cio-ran (natural da Romênia e radicado em Paris desde 1937) defende a tese segundo a qual toda doutrina, ideologia ou crença conduz a uma "farsa sangrenta"; e os grandes sistemas nada mais são do que tautologias. Por isso. seu pensamento é fragmentário e anti-sistemático, preocupado apenas em despertar as pessoas e "trans-tornar" suas vidas. Obras principais: Précis de décomposition (1949), Syllogismes de lamertume (1952), La tentation d 'exister (1956), Histoire et utopie (1960), La chute dans le temps (1964), Le mauvais demiurge (1969), De l'in-convenient d'être né (1973), Exercícios de admiração (1986). traduzido para o português.

CÍCUIO (lat. circu/us) 1. Reciprocidade lógica entre dois termos, cada um podendo ser deduzi-do a partir do outro.

- 2. Círculo vicioso: falha de raciocínio que consiste em provar, uma pela outra, duas proposições não-demonstradas: A por 13, c t3 por A.
- 3. Círculo hermenêutico: dificuldade do método hermenêutico ou interpretativo segundo a qual "toda compreensão do mundo implica a compreensão da existência, e reciprocamente" (Heidegger). Portanto, na ordem do vivido, só procuramos o que já encontramos. Esse círculo constitui a única garantia de rigor que convém aos fatos antropológicos. Essa antecipação. mola do método hermenêutico, constitui um elemento característico de sua estrutura. A circularidade não constitui um defeito do método, mas um caráter do objeto. Para Heidegger. "a estrutura

de antecipação" própria à "explicação" constitui "a expressão" da "estrutura existencial de antecipação do próprio ser-aí". Essa antecipação nada mais é do que a pré-compreensão a partir da qual poderá desenvolver-se uma explicitação (e não uma explicação) verdadeiramente compreensiva.

Círculo de Viena Associação fundada na década de 20 por um grupo de lógicos e filósofos da ciência, tendo por objetivo fundamental che-gar a uma un/ficação do saber científico pela eliminação dos conceitos vazios de sentido e dos pseudoproblemas da metafísica e pelo emprego do famoso critério da verificabilidade que distingue a ciência (cuias proposições são verificáveis) da metafísica (cujas proposições inverificáveis devem ser supressas). Ao recusar a introdução dos elementos sintéticos a priori no conhecimento, o Círculo, liderado por Rudolf Car-nap, visando eliminar definitivamente a metafísica, prega que todos os enunciados científicos devem ser sempre a posteriori, pois não são outra coisa senão simples constatações, ou seja, enunciados protocolares, só tendo significado pelo conjunto lógico. isto é, pelo sistema das transformações analíticas no qual se integram. Fica questionado, assim, o empreendimento kantiano. A lógica simbólica, assim definida, nada nos ensina sobre o mundo, pois não é uma teoria, mas um sistema de convenções livremente escolhidas. Ao ser criticado por Tarski cm função de reduzir a lógica a uma mera sintaxe, Carnap (juntamente com Wittgenstein) se volta para a elaboração de uma semântica lógica, isto é, para o estudo das relações entre uma lingua-gem e os sistemas de objetos ou interpretações que tornam os enunciados verdadeiros. Concebe, então, a filosofía como uma semiótica que estuda a natureza da linguagem da ciência. Esta semiótica compreende: a) uma sintaxe (teoria das relações formais entre os signos); b) uma semántica (teoria das interpretações); c) uma pragmática (teoria da relação da linguagem com o locutor e com o ouvinte). Chega. assim, a um "neopositivismo" que reduz o papel da filosofia ao de c/arificação da linguagem científica. Wittgenstein escreve que "o objetivo da filosofia é a clarificação do pensamento", não tendo nenhum conteúdo próprio. Ela não é uma interpretação do Eu, do mundo e de Deus, mas uma tentativa de clarificação de toda expressão: "Os limites de minha linguagem são os limites de meu universo", proclama Wittgenstein. O Círculo de Viena (formado ainda por Otto Neurath, Moritz Schlick, Ernest Nagel, Hans Reichenbach, entre outros) exerceu uma forte (mas breve) influência na filosofia e mantém até hoje, com a filosofia analítica (anglo-saxônica), relações bastante confusas. Ver fisicalismo.

**CIRCINA** (de Cirene, cidade da Cirenaica, atual Líbia) Escola e doutrina filosófica fundada por Aristipo (séc.IV da era cristã), que professa o mais absoluto hedonismo, ou seja, a total identidade entre o prazer (ou volúpia) e a virtude (ou bem).

Clarke, Samuel (1675-1729) Filósofo e teólogo inglês, estudou na Universidade de Cambridge, tornando-se amigo e discípulo de \*Newton. Procurou demonstrar a existência de Deus e dos princípios morais utilizando-se de um método matemático, defendendo a compatibilidade entre a religião revelada e a natural. Notabilizou-se sobretudo por sua correspondência com \*Leibniz (1715-1716), em que defendeu as teorias newtonianas de \*espaço e \*tempo contra as críticas de Leibniz.

Claro/obscuro Duas palavras muito empregadas na linguagem filosófica do sec.XVII para dar precisão ao termo vago \*"idéia". Para Des-cartes, uma idéia clara é unia idéia manifesta e evidente, "presente e manifesta a um espírito atento"; é distinta quando não podemos confundi-la com nenhuma outra. Consideremos um exemplo: uma criança tem uma idéia obscura do círculo quando não sabe distingui-lo de uma figura oval ou de diversas figuras curvas; tem uma idéia clara do círculo quando é capaz de distinguí-lo de qualquer outra figura curva; con-tudo, embora clara, essa idéia será confusa se a criança só souber dizer o que é o círculo mostrando exemplos ou descrevendo-o imprecisa-mente; só terá uma idéia distinta do círculo quando souber defini-lo precisamente como o conjunto dos pontos eqüidistantes de um mesmo ponto chamado centro, cujos raios são iguais e cujo diâmetro é o dobro do raio.

**Classe** (lat. classes: grupo convocado para as armas) 1. Em seu sentido lógico, classe é um conjunto de seres, de objetos ou fatos, em nú-mero indeterminado, todos possuindo certas características comuns.

- 2. Em seu sentido sociológico, significa, numa sociedade determinada, o estrato ou grupo de indivíduos que possui, sem nenhuma existência legal, a mesma condição social. Ex.: a classe burguesa, a classe operária.
  - 3. Luta de classes: para o marxismo, é o conflito entre a classe operária e a classe burguesa. Ver luta de classes.

Cleantes (331-232 a.C.) Filósofo grego (nascido em Troade) estóico, foi discípulo de Zenão de Cicio e o sucedeu como chefe da escola estóica. Restam apenas fragmentos de suas obras.

Clemente de Alexandria (c.150-c.215) Um dos principais expoentes da escola platônica cristà de \*Alexandria. Seus ensinamentos e sua obra foram fundamentais para a síntese entre a doutrina cristã e a filosofia grega, sobretudo platônica. que se desenvolveu nos primeiros séculos da era cristã. Segundo sua visão, alguns filósofos gregos. dentre eles Sócrates, Platão e os estóicos, antecipam algumas verdades do cristianismo, ainda que de forma "encoberta" e imperfeita. Principais obras remanescentes: Protéptico, Pedagogo e Stromata.

COErência (do lat. cohaerere: estar junto, es-tar unido) Compatibilidade entre elementos de um sistema, constituindo um todo integrado. A teoria da \*verdade como coerência, ou teoria coerentista da verdade, sustenta que uma crença, proposição ou juízo são verdadeiros enquanto pertencem a um sistema de crenças, proposições, juízos, compatíveis entre si, preservando portan-to a consistência e a integridade do sistema.

COGİTO (do lat. cogitare: cogitar, pensar; cogito: penso) 1. Para Descartes. o cogito ergo sum ("penso logo existo") é o primeiro princípio da filosofia, inaugurando uma revolução que consiste em partir da presença do pensamento e não da presença do

mundo. E na segunda Meditação metafísica que ele afirma essa verdade "cogito, sum" (penso, existo): a primeira verdade, o modelo de toda verdade e o lugar da autenticidade consistem nessa percepção que o sujeito presente tem de sua própria existência, nessa luz de si a si: "Esta proposição, eu sou, eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo em meu espírito." Ver Descartes.

2. Para Husserl, esse ato do pensamento do sujeito, que é o código, não pode estar separado do objeto pensado (cogitatum), já que "todo cogito ou ainda todo estado de consciência visa algo, traz em si mesmo seu cogitatum respectivo". Essa "visada" é chamada intencionalmente. Diversamente de Descartes, que passa do cogito à substância pensante, "da qual toda a essência é a de pensar". Husserl declara que o sujeito, pela suspensão do juízo (epoche), apreende-se a si mesmo como Eu puro ou transcendental, proporcionando-se, assim, "a vida de cons-ciência pura", vida na qual e pela qual o mundo objetivo existe para mim. 3. A filosofia do cogito ou do sujeito pensante, inaugurada por Descartes e instaurada por Kant, na medida em que o sujeito transcendental é o constitutivo do conhecimento, passa a ser questionada. sobretudo a partir de Freud, para quem o sujeito consciente não é mais soberano nem mesmo em sua própria casa.

Cohen, Hermann (1842-1918) Filósofo alemão (nascido em Coswig), fundador da escola de Marburgo (ramificação do neokantismo), influenciou Natorp e Cassirer. Refutando a oposição kantiana entre a sensibilidade e o entendi-mento, Cohen considera o pensamento como uma atividade independente capaz de produzir por si mesmo (a priori) seu próprio objeto (conceito lógico). Interessou-se também pela moral e pela estética. Obras principais: Sistema de filosofia, 3 vols. (1902-1912), O conceito da religião no sistema da filosofia (1915). Ver neokantismo.

COÍSA (do lat. causa) I. Tudo aquilo que possui uma existência individual e concreta. Sinônimo de objeto, portanto realidade objetiva, isto é. independente da representação. Nesse sentido, a coisa se opõe à idéia.

2. Em Descartes, a coisa é sinônimo de substância, de algo que existe por si mesmo. Ex: a 'coisa pensante" ou alma (res cogitans), a "coisa extensa" (res extensa). Em Kant, a coisa em si designa aquilo que existe independente-mente do espírito e do conhecimento que este tem dela, sendo em si mesma incognoscível. Ele a denomina \*númeno.

Comenius (1592-1670) Figura estranha. a do religioso tcheco Comenius (ou Jan Amos Komensky), sempre implicado nas lutas políticas e religiosas de seu tempo. Destacou-se por ser um

incansável fundador de escolas. convocado pe-los governos dos quatro cantos da Europa. Deixou uma obra pedagógica revolucionária. Em sua Didactica magna (1640), expôs suas idéias principais. Escreveu muitas obras práticas: gramáticas, guias. manuais etc. Redigiu um Guia da escola maternal e compôs o primeiro livro pedagógico ilustrado: Oráis pictus (1650). São três os seus princípios filosóficos fundamentais: I) a igualdade dos seres humanos, de onde deduz a possibilidade de uma sociedade universal e o princípio da escola aberta, sem distinção sexual; 2) o papel humanizaste da educação da juventude é o único remédio para a corrupção da humanidade e suas dissensões: 3) o primado do sensível: tudo começa pelo sensível e tudo penetra pelos sentidos; portanto. a educação deve desenvolver-se pela intuição sensível. "A arte do ensino não exige outra coisa senão uma criteriosa disposição do tempo. das coisas e do método." A educação forma os cidadãos do futuro: os homens só serão bons quando forem inst<sup>r</sup>uídos.

**COMPreensão** (lat. comprehensio, de comprehendere: entender, perceber) 1. Na lógica clássica, a compreensão de um conceito é o conjunto dos caracteres que permitem sua definição. Ex.: homem, animal racional. A compreensão de um conceito varia na razão inversa de sua extensão. Quanto mais numerosos forem os caracteres da definição, mais reduzida será a classe dos fenômenos.

- 2. Com a fenomenologia. a compreensão passa a ser definida como um mundo de conhecimento predominantemente interpretativo, por oposição ao modo propriamente científico, que é o da explicação. "Nós explicamos a natureza. mas nós compreendemos a vida psíquica" (Dilthey). Enquanto a explicação constitui um modo de conhecimento analítico e discursivo, procedendo por decomposições e reconstrução de conceitos. a compreensão é um modo de conhecimento de ordem intuitiva e sintética: uma procura determinar as condições de um fenômeno, a outra leva o sujeito cognoscente a identificar-se com as significações intencionais. As "ciências da natureza" se prestam à explicação. enquanto as "ciências humanas" se prestam à compreensão. Enquanto a explicação detecta as relações que ligam os fenômenos entre si, a compreensão procede a unia apreensão imediata e íntima da essência de um fato humano, isto é, seu sentido.
- 3. No existencialismo sartriano, a compreensão é um movimento dialético do conhecimento "que explica o ato por sua significação terminal. a partir de suas condições iniciais", isto é. por sua finalidade, porque "nossa compreensão do outro se faz necessariamente por fins".

Comte, Augusto (1798-1857) Criador do \*positivismo, discípulo e colaborador de \*Saint-Simon, Augusto Comte (nascido em Montpelier. França) pode ser considerado não só filósofo como reformador social. A reforma que defende pressupõe. por sua vez, a reforma do saber, já que a sociedade se caracteriza exatamente pela etapa de desenvolvimento espiritual que atingiu. O termo "positivismo" deriva da lei dos três estados que Comte formula em sua teoria da história. designando as características globais da humanidade em seus períodos históricos básicos: o teológico, o metafísico e o positivo. A característica essencial do estado positivo ê ter atingido a ciência. quando o espírito supera toda a especulação e toda a transcendência, definindo-se pela verificação e comprovação das leis que se originam na experiência. Comte é considerado um dos criadores da sociologia, procurando conciliar em sua proposta política de re-forma social elementos da política conservadora, como a defesa da ordem, e da corrente liberal ou progressista, como a necessidade de progresso. Daí o famoso lema do positivismo comtiano, "o amor por princípio, a ordem por base e o progresso por fim", As idéias de Comte tiveram grande influência no Brasil na formação do pensamento republicano a partir da segunda metade do séc.XIX. e muitas das idéias positivistas forain incorporadas à Constituição de 1891. Essa influência pode ser ilustrada pela presença na bandeira nacional cio lema de inspiração positivista "Ordem e Progresso". Comte escreveu numerosas obras. destacando-se o Cur-so de filosofia positiva (1830-1848). o Sistema de política positiva (1851-1854) e o Catecismo positivista (1850).

**COMUNISMO** 1. Todo regime político (ou teoria política) fundado na colocação cm comum dos bens ou que absorve os indivíduos na coletividade.

2. Na teoria marxista, o comunismo. sinônimo de marxismo-leninismo. tanto pode designar a doutrina revolucionária que visa à emancipação cio proletário pela apropriação coletiva elos meios de produção quanto o regime político-

econômico de tipo coletivista no qual a ditadura do proletariado se estabelece pela destruição total da burguesia, pela abolição das classes sociais e pelo desenvolvimento das forças de produção segundo a fórmula: "a cada um segun-do seu trabalho ou a cada um segundo suas obras" (fase do socialismo); numa segunda fase, a realização de uma sociedade da abundância deve levar à supressão total do Estado, segundo a fórmula: "a cada um segundo suas necessidades". Esta é a fase do comunismo propriamente dito: "O proletariado se apodera do poder público e. em virtude desse poder, transforma os meios de produção sociais, que escapam das mãos da burguesia. em propriedade pública. Por esse ato, ele libera os meios de produção de sua qualidade anterior de capital e dá ao seu caráter social segundo um plano determinado. Na medida cm que desaparece a anarquia da produção social, a autoridade política do Estado também desaparece" (Engels).

3. Comunismo primitivo: expressão fazendo derivar logicamente toda sociedade de uma for-ma de organização sócio-econômica fundada na ausência de propriedade privada. Ver marxismo.

**CONATURA** (lat. conaturalis) Diz-se de tudo aquilo que pertence à natureza mesma de um ser (ou de um indivíduo) enquanto uma propriedade essencial (ex.: a liberdade é conatural ao homem).

**conceber** (lat. concipere: gerar, compreender) Tanto pode significar o ato de representar-se viva e claramente uma coisa quanto ter dessa coisa unia compreensão intelectual ou racional.

CONCEİTO (lat. concepturn: pensamento, idéia) 1. Ein seu sentido geral, o conceito é uma noção abstrata ou \*idéia geral. designando seja um objeto suposto único (ex.: o conceito de Deus), seja uma classe de objetos (ex.: o conceito de cão). Do ponto de vista lógico, o conceito é caracterizado por sua extensão e por sua compreensão.

- 2. Para Kant, o conceito nada mais é do que uma encruzilhada de juízos virtuais, um esquema operatório cujo sentido só possuiremos quando soubermos utilizar a palavra em questão. Ele distingue: a) os conceitos a priori ou puros (as categorias do entendimento): conceito de unidade. de pluralidade, de causalidade etc.; b) os conceitos a posteriori ou empíricos (noções gerais definindo classes de objetos): conceito de vertebrado, conceito de prazer etc.
- 3. Em seu estilo matemático, o conceito é uma noção de base que supõe uma definição rigorosa (ex.: o conceito de círculo: figura gerada por um segmento de reta em torno de um ponto fixo). Nas ciências experimentais, o conceito é uma noção que diz respeito a realidades ou fenômenos experimentais hem determinados (ex.: o conceito de peso, o conceito de ácido etc.)
- 4. Termo chave em filosofia, o conceito designa uma idéia abstrata e geral sob a qual podemos unir diversos elementos. Só em parte é sinônimo de idéia, palavra mais vaga. que designa tudo o que podemos pensar ou que contém uma apreciação pessoal: aquilo que podemos pensar de algo. Enquanto idéia abstrata construída pelo espírito, o conceito comporta, como elementos de sua construção: a) a compreensão ou o conjunto dos caracteres que constituem a definição do conceito (o homem: animal. mamífero, bípede etc.): b) a extensão ou o conjunto dos elementos particulares dos seres aos quais se estende esse conceito. A compreensão e a extensão se encontram numa relação inversa: quanto maior for a compreensão. menor será a extensão: quanto menor for a compreensão. maior será a extensão:

**CONCEİTUALİSMO** Doutrina (atribuída a Abe-lardo, no séc.XII) segundo a qual os conceitos ou universais só existem, como idéias, em nosso espírito, não possuindo nada que lhes corresponda na realidade. Em outras palavras. doutrina segundo a qual as idéias gerais que servem para organizar nosso conhecimento são instrumentos intelectuais criados por nosso espírito, mas sem nenhuma existência fora dele. Ver universais.

**CONCEITUALIZAÇÃO** Praticamente sinônimo de concepção no sentido I. mas com maior ênfase na elaboração conceitual que o sujeito faz a partir de uma experiência ou de sua intuição. Ex.: a conceitualização da sensação de necessidade que uma pessoa sente quando diz: tenho fome. Ver concepção.

CONCEPÇÃO (lat. conceptio) I. Operação pela qual o sujeito forma, a partir de uma experiência física, moral, psicológica ou social, a representação de um objetivo de pensamento ou conceito. O resultado dessa operação também é chamado de concepção, praticamente sinônimo

de teoria (ex.: concepção platônica do Estado, concepção liberal da economia etc.).

2. Operação intelectual pela qual o entendimento forma um conceito (ex.: o conceito de triângulo).

**CONC**IUSÃO (lat. conclusio: ação de fechar, acabamento) I. Num discurso lógico, proposição necessária — que não pode ser de outra forma — estabelecida a partir de proposições antecedentes, em virtude de regras operatórias implícitas ou construídas.

2. Proposição que termina um raciocínio e pela qual fica estabelecido aquilo que se pretendia provar. Na lógica clássica, a conclusão constitui a terceira proposição do sitogismo, cuja verdade resulta das duas primeiras denominadas premissas.

**CONC**reto (lat. concretus) 1. Para o senso comum. o concreto é tudo aquilo que é dado pela experiência sensível, seja externa (as diversas sensações que qualificam um objeto), seja inter-na (as emoções de medo, um sonho etc.).

- 2. Por oposição a abstrato. o concreto é aquilo que é efetivamente real ou determinado em sua totalidade. Portanto. é o que constitui a síntese da totalidade das determinações: "O concreto é concreto porque é a síntese de múltiplas determinações. portanto, a unidade da diversidade" (Marx).
  - 3. Em seu sentido lógico, o concreto diz respeito aos termos que designam seres ou objetos reais: Pedro. meu cachorro etc.
- 4. Para a filosofia existencialista, o concreto designa a existência humana, a realização huma-na vivida na sociedade e na história, fazendo com que cada homem viva em situação sempre singular: "concreto é o homem neste mundo" (Sartre). Oposto a abstrato.

CONCUPISCÊNCIA (lat. concupiscentia) Na linguagem teológica, todo desejo egoísta do saber, do sentir ou do poder. Na linguagem corrente, prevalece a concupiscência do sentir, por alusão ao apetite sexual.

condição (lat. condicio, de condicere: concordar) 1. Aquilo sem o qual um fenômeno não se produziria: Ex.: uma das condições da ebulição da água é que a pressão seja inferior ao ponto crítico. Distingue-se da causa, ou seja, daquilo pelo qual o efeito é produzido. Para alguns, a causa de um fato é o conjunto de todas as suas condições; para outros, é a condição necessária e

suficiente ou, ainda, a condição sine qua non, isto é, a circunstância sem a qual (sine qua) o fenômeno não pode ser produzido.

- 2. Na filosofia política, a expressão "condição humana" tende a suplantar a de "natureza humana" para designar a situação singular e única de cada homem no mundo (físico e social) e na história.
- 3. Na expressão, frequente em matemática, "condição necessária e suficiente" (assim for-mulada: "para que... é necessário e basta ... ", ou ainda, "se... e somente se ..."), a palavra "con-dição" é sinônimo de causa, pois apenas um elemento está em jogo.

**CONDICIONAI** (do lat. tardio condicionalis) 1. Uma proposição é condicional quando afirma uma condição ou hipótese: se fizer sol, irei à praia amanhã. Um silogismo é condicional quando a premissa maior submete a conclusão a uma condição: "se fizer sol, irei à praia; ora, faz sol; logo, irei à praia."

2. Condicional contrafatual: aquele cujo antecedente é uma sentença subjuntiva no passado; a rigor, ele é inverificável ou indecidível, não podendo ser tratado em termos das noções de verdade ou de falsidade. Ex.: "Se Hitler tivesse morrido em 1938, a Segunda Guerra Mundial não teria acontecido."

**condicionamento** 1. Ato de condicionar, isto é, de estabelecer uma associação entre uma estimulação e um processo de excitação, tendo por finalidade fazer animais ou homens adquirirem determinados comportamentos. Ver reflexo condicionado.

- 2. Do ponto de vista pedagógico, técnicas de treinamento ou "adestramento" utilizadas para certos fins educacionais.
- 3. Técnicas de terapêutica psiquiátrica, geral-mente fazendo uso de medicamentos.
- 4. Técnicas de publicidade comercial com a finalidade de criar certas motivações de compra.
- 5. Do ponto de vista político, técnicas de propaganda ideológica com o objetivo de remodelar as opiniões políticas dos individuos (lava-gem cerebral) por ameaças, sevicias ou recompensas.

## Condillac, Étienne Bonnot de (1715-1780) Filósofo francês ligado ao movimento enciclo-

pedista. Desenvolveu uma filosofia influenciada em grande parte pelo empirismo de Locke, criticando o racionalismo e o inatismo da filosofia cartesiana. Para Condillac, a origem de todo conhecimento está na sensação. Para ilustrar essa tese recorre à imagem da estátua de mármore, na qual, a partir da atribuição de um sentido, se desenvolveria todo o conhecimento. Todas as faculdades superiores da mente, incluindo a abstração, nada mais seriam do que transformações das sensações originárias. Condillac foi também um dos primeiros filósofos a enfatizar o papal da linguagem como sistema simbólico no processo de formação do conheci-mento. Obras principais: Essai sur l'origine des connaissances humaines (1749), Traité des sensations (1755), Le commerce et le gouvernement considerés relativement l'un à l'autre (1776), Langue des calculs, póstuma (1798). Sua obra teve grande influência no pensamento francês do séc.XIX, sobretudo no campo da psicologia, e prenunciou as teorias lingüísticas modernas.

Condorcet (1743-1794) Considerado o último dos philosophes, o francês (nascido em Ribemont) Marie Jean Antoine Nicolas de Caritat, marquês de Condorcet, membro da Academia de Ciências de Paris e seu secretário vitalício a partir de 1776, foi o único a tomar parte na Revolução Francesa. Foi membro da Assembléia Legislativa da Convenção Nacional. Acusado pelos jacobinos, preso e condenado à morte, envenenou-se para não subir ao cadafalso. Defendeu ardorosamente a harmonia entre o progresso científico e o progresso moral da humanidade. O progresso social é indissociável do progresso científico e técnico. A ciência é um instrumento de conhecimento e de ação. Via o séc.XVIII como a expressão de uma aliança entre a ciência e a política. Segundo ele, o Estado deveria intervir como avalista financeiro do desenvolvimento técnico e científico. Assim, a política da ciência se reduziria à política para a ciência. Condorcet sonhava com uma república das ciências na qual haveria uma simbiose entre saber e poder, porque o progresso do saber passa pelo poder político; do mesmo modo, o interesse do Estado exigiria uma consulta aos sábios: assim como a ciência organizada tem necessidade da "proteção esclarecida do governo", da mesma forma o governo, para tirar partido da ciência, tem necessidade de consultar os sábios. Convencido da fé no poder que a razão possui de assegurar a felicidade e a igualdade dos homens, Condorcet procurou congregar a esperança baconiana de uma ciência organizada com a esperança revolucionária de uma ciência que organizasse e reorganizasse o sistema social em seu conjunto. Com ele, o Século das Luzes prolonga a utopia técnica em visão messiânica: a sociedade dos sábios é chamada a ocupar um lugar privilegiado e a tornar-se o modelo da sociedade ideal. Sua obra mais conhecida, Esboço de urn quadro histórico dos progressos do espírito humano, foi escrita na prisão e publica-da postumamente em 1795,

**CONDUTA** (lat. conductas, de conducere: conduzir juntamente) 1. \*Valor moral de uma \*ação, apreciado segundo certas normas de bem e de mal: boa ou má conduta.

2. Diferentemente do comportamento, reduzido pela psicologia behaviorista às reações do organismo em seu meio, a conduta é, como o comportamento, uma resposta a uma motivação, mas fazendo intervir componentes psicológicos, motrizes e fisiológicos. Segundo o neurologista e psicólogo francês Pierre Janet, "a psicologia da conduta é o estudo do homem em suas relações com o universo e, sobretudo, em suas relações com os outros homens". Ver comportamento.

Confissões (Confissiones) Obra de sto. Agostinho (400) na qual combina elementos autobiográficos e pensamento filosófico. Influenciada pelo pensamento neoplatônico, visa demonstrar que o homem se perdeu pelo pecado mas foi salvo pela graça divina. Seu método da reflexão sobre si, que descobre em nós uma "Presença mais profunda que nós mesmos", mostra que Deus é incompatível com um conhecimento racional, pois se situa fora do tempo, e interroga sobre a significação da inquietude e da angústia próprias à condição humana. Ver escolástica.

**CON**hecer (lat\_ cognoscere) Apreender direta-mente algo: "Conhecer designa um gênero cujas espécies são constatar, compreender, perceber, conceber etc." (A. Lalande). Ver conhecimento.

**conhecimento** (do lat. cognoscere: procurar saber, conhecer) 1. Função ou ato da vida psíquica que tem por efeito tornar um objeto pre-sente aos sentidos ou à inteligência.

- 2. Ápropriação intelectual de determinado campo empírico ou ideal de dados, tendo em vista dominá-los e utilizá-los. O termo "conhecimento" designa tanto a coisa conhecida quanto o ato de conhecer (subjetivo) e o fato de conhecer.
  - 3. A teoria do conhecimento é uma disciplina filosófica que visa estudar os problemas levantados pela relação entre o sujeito

cognoscente e o objeto conhecido. As teorias empiristas do conhecimento (como a de Hume) se opõem às intelectualistas (como a de Descartes). Ver crítica: gnoseologia.

**conhecimento aproximado** Na epistemologia histórica de \*Bachelard, o conhecimento aproximado (conaissance approchée) é aquele que, diferentemente do saber aproximativo ou do saber objetivo (verdadeiro), aproxima-se de seu objeto por retificações sucessivas e constan-tes, revelando as condições segundo as quais o verdadeiro pode ser extraído do falso, numa polêmica constante em relação ao erro e num requestionamento contínuo dos saberes já objetivados.

**conjetura** (lat. conjectura) Diferentemente da \*hipótese, a conjetura é uma simples suposição inverificável ou ainda não verificada.

CONOTAÇÃO (do lat. tardio connotare) 1. Propriedade que um conceito possui de designar um ou vários caracteres que fazem parte de sua definição. Ex.: o conceito "homem" conota ao mesmo tempo animal e mamífero; a palavra latina esse significa a existência e conota a essência. Os termos "conotação" e "denotação" são sinônimos, respectivamente, de \*compreensão e de \*extensão. Podemos dizer que a conotação e a denotação designam o modo como a compreensão e a extensão do conceito se realizam no momento em que o empregamos.

2. Elemento ou o conjunto dos elementos que servem de referência objetiva para definirmos uma palavra, ou seja, o conjunto das idéias evocadas por uma palavra. Ex.: vermelho = perigo, sangue etc.

CONSCIÊNCIA (lat. conscientia: conhecimento de algo partilhado com alguém) 1. A percepção imediata mais ou menos clara, pelo sujeito, daquilo que se passa nele mesmo ou fora dele (sinônimo de consciência psicológica). A cons-ciência espontânea é a impressão primeira que o sujeito tem de seus estados psíquicos. Difere da consciência reflexiva, ou seja, do retorno do sujeito a sua impressão primeira, permitindo-lhe distinguir o seu Eu de seus estados psíquicos. Campo de consciência é o conjunto dos fatos psíquicos presentes na consciência do individuo.

- 2. Do ponto de vista moral, a consciência e o juízo prático pelos quais nós, como sujeitos, podemos distinguir o bem e o mal e apreciar moralmente nossos atos e os atos dos outros. Nesse sentido. falamos de consciência moral. Quando dizemos que alguém tem boa consciência, queremos significar que possui um senti-mento, fundado ou não. de ser irrepreensível nesse ou naquele ato de sua conduta geral. A expressão má consciência é utilizada para designar o sentimento de mal-estar ou de culpa moral, de arrependimento ou de remorso, de um indivíduo que não conseguiu realizar bem, corno queria, ou não conseguiu realizar completamente seu dever, aquilo pelo que se julgava responsável.
- 3. Não podemos empregar o termo "cons-ciência" de maneira absoluta: toda consciência é consciência de alguma coisa, isto é, a necessidade, para a consciência, de existir como cons-ciência de outra coisa distinta dela mesma, o que Heidegger exprime dizendo que o homem é um "ser-no-mundo".
- 4. Em nossos dias, nem o sujeito do discurso nem tampouco o sujeito psicológico e o sujeito histórico podem ser definidos relativamente a uma consciência fundadora de verdade ou. mes-mo, de liberdade. Longe de ser a fonte de todo conhecimento ou de toda ação, freqüentemente ela se revela como desconhecimento: não so-mente é impotente para conhecer-se a si mesma, mas pode converter-se em fonte de ilusões tenazes, que são outros tantos obstáculos à formação dos saberes que definem nossa modernidade. E o que mostra. por exemplo, a teoria do inconsciente de Freud: encontramo-nos diante do problema da mentira da consciência ou da consciência como mentira.
- 5. Hegel fala da "consciência infeliz", ou seja, do estado da consciência de si que culmina no dìlaceramento cristão entre a "encarnação" da perfeição divina e o sentimento que o indivíduo tem de não indentificar-se corn essa perfeição.
- 6. A tomada de consciência é o ato pelo qual a consciência intelectual do sujeito se apodera de um dado da experiência ou de seu próprio conteúdo. Ver tomada de consciência: inconsciente; boa consciêncialmá consciência.
- 7. Consciência de classe designa, para os teóricos marxistas. o conjunto de conteúdos da consciência que, na realidade, são determinados pelo pertencimento a uma classe social e, por conseguinte. pela posição que o sujeito ocupa no sistema econômico. Assim, a consciência de classe de um burguês seria necessariamente contrária à de um proletário, pois seus interesses são divergentes.

**consciente** (lat. consciens) 1. Em seu sentido objetivo, o termo "consciente" se aplica aos atos ou estados pessoais percebidos pelo \*sujei-to, quer de modo espontâneo, quer de modo reflexivo (ex.: estar consciente de um erro); em seu sentido subjetivo, aplica-se ao próprio sujei-to que percebe (ex.: estou consciente do movi-mento de meu braço).

2. Em seu sentido moral, designa a qualidade de alguém que assume, com conhecimento de causa, a responsabilidade por seus atos, avaliando-os relativamente aos atos dos outros. Ver inconsciente.

CONSENSO (lat. consensus: acordo; juízo unânime) Acordo estabelecido, entre indivíduos ou grupos, sobre seus sentimentos, opiniões, vontades etc., como condição para que haja uma concórdia social. Há consenso geral quando todos aderem a um princípio, a uma asserção, a urna crença ou a uma tomada de decisão como critério do melhor e do mais verdadeiro, a unanimidade sendo considerada como atitude mais razoável para a realização de determinado objetivo.

**CONSEQÜÊNCIA** (lat. consequentia: sucessão, seqüência) Proposição que decorre necessariamente de outra e que, uma vez admitidos os princípios ou as hipóteses, não podemos negar sem entrar em contradição. Difere da conclusão, que é a última conseqüência de um raciocínio.

**consequente** (lat. consequens) 1. Diz-se que um fenômeno é consequente quando seu apare-cimento segue regularmente o surgimento de um fenômeno anterior.

- 2. \*Inferência ou \*raciocínio conforme às leis da lógica: o conseqüente é uma proposição que se segue de outra numa inferência e que exprime a conseqüência da primeira. No exemplo: "se não chover, haverá uma catástrofe", "se não chover" é o antecedente, e "haverá uma catástrofe" é o conseqüente.
- 3. Diz-se que uma pessoa é conseqüente quando ela se revela coerente em seus pensamentos, em suas palavras, em seus atos e no conjunto de sua personalidade. Caso contrário, diz-se que ela é "inconseqüente".

**constitutivo** Segundo Kant, as categorias ou conceitos puros do entendimento são constitutivos, pois constituem (fundamentam, estabelecem) o objetivo do conhecimento, tornando possível a sua determinação a partir dos dados da sensibilidade. São portanto condições de possibilidade do conhecimento. Ver regulativo.

CONSTRUTIVISMO 1. Genericamente, trata-se de uma teoria do \*conhecimento que se baseia numa concepção essencialmente \*dialética das relações entre o \*sujeito cognoscente e o \* objeto conhecido (mundo exterior), a \*Razão sendo ao mesmo tempo estruturante do \*real e estruturada por ele.

- 2. Nome dado à corrente epistemológica inaugurada por \*Bachelard para designar que, no processo de conhecimento, o objeto não á um "dado" que se apresenta ao pensamento científico sem colocar problemas, como se fosse algo evidente, imediatamente percebido pela experiência empírica ou por ela representado como protocolo de uma constatação isenta de toda implicação teórica, mas um constructo. algo de construído, isto é, um objeto pensado, elaborado em função de uma problemática teórica que possibilita submeter a uma interrogação sistemática os aspectos do real relacionamento pela questão que lhe é posta pelo sujeito. Neste sentido, é construtivista toda teoria do conheci-mento que não admite que o objeto "real" seja um mero produto do pensamento ou que se manifeste apenas em sua totalidade concreta, afirmando que ele é um objeto construído, um objeto concreto pensado: a Razão (sujeito) vai ao Real (objeto), não parte dele.
- 3. Nome dado à teoria epistemológica interacionista de J. \*Piaget, segundo a qual, no pro-cesso de conhecimento, para estabelecermos as relações do sujeito com o objeto, devemos rejeitar as hipóteses empiristas, pois os conhecimentos científicos, longe de constituírem um simples reflexo do real, resultam de uma atividade do sujeito que organiza e estrutura os dados da experiência a fim de compreendê-los.
- 4. Na \*lógica e na matemática, uma teoria é construtivista quando afirma que os objetos de que trata só são reais se podem ser construídos, ou se for possível provar sua existência; e uma proposição só pode ser considerada verdadeira se for possível efetivamente construir uma \*pro-va de sua verdade. Opõe-se portanto às concepções realistas ou platônicas segundo as quais os objetos abstratos, como os objetos da matemática, existem de maneira autônoma independentemente de nossa apreensão deles.

**CONTEMP**IAÇÃO (lat. contemplatio: ação de olhar atentamente) 1. Estado de espírito passivo aplicado a uma idéia ou a um objeto. Para Platão, a atividade do filósofo é visão e contemplação (teoria) do mundo das essências: a teoria ou contemplação é a visão, pela alma, no término da ascensão espiritual, da idéia do bem, último cognoscível, causa de tudo o que é direito e belo. Aristóteles opõe contemplação a ação; a contemplação seria o modo de atividade de Deus.

- 2. Filosoficamente, o estado de espírito de alguém totalmente absorvido ou extasiado na busca de conhecimento de um objeto inteligente. Ex.: a contemplação da verdade.
- 3. Teologicamente, a contemplação consiste num estado místico em que o indivíduo tem uma visão direta e amorosa de Deus ou das coisas divinas.
- 4. Atitude de alguém que, cativado por um sentimento estético, revela-se desinteressado e simples espectador, sem preocupações racionais.
- 5. À filosofia racionalista procurou recalcar e deformar o veio místico da contemplação. A tal ponto que, quando Nietzsche fala do homem contemplativo, considera-o um ser "mesquinho, débil e domesticado", pois para ele a contemplação seria um subterfúgio para se evitar a ação. No entanto, o pensamento contemporâneo, resgatando certas fontes orientais, começa a revalorizar os temas de uma visão interior. A contemplação. como uma espécie de viagem do indivíduo no interior de si mesmo, permite-lhe abrir-se ao mundo e, até mesmo, constitui uma virtude terapêutica.

**contestação** (lat. contestatio) Recusa mais ou menos sistemática não somente da ordem estabelecida e do poder legal em vigor, mas de todas as coerções sociais, políticas, jurídicas, religiosas. ideológicas etc., com seus sistemas de valores mais ou menos coercitivos.

**conteúdo** 1. Denomina-se conteúdo da cons-ciência o conjunto das representações ou dos fatos da consciência que, em um determinado momento, a constituem.

2. Do ponto de vista lógico, o termo designa a matéria particular de uma proposição e se opõe à forma, isto é, à sua estrutura geral e abstrata. Ex.: na proposição "Todos os homens são mor-tais", distinguimos a forma da proposição uni-versal e afirmativa (todos os A são B) do con-teúdo a que se referem (os conceitos de homem e mortalidade).

**contingência** (lat. tardio contingentia: acaso) I. Caráter de tudo aquilo que é concebido como podendo ser ou não ser, ou ser algo diferente do que é.

- 2. Nafilosofia existencialista, caráter daquilo que não possui, em si mesmo, sua própria razão de ser: "o ser é sem razão. sem causa e sem necessidade; a própria definição do ser nos dá sua contingência original" (Sartre).
- 3. Acontecimento do qual não podemos reduzir o aparecimento a um feixe de causalidades; é um acontecimento (como uma emergência) de ocorrência possível mas incerta.
- 4. Assim como Deus é o \*necessário, porque é a causa de sua existência, o homem é um ser contingente. E essa contingência pode estender-se a todo elemento do mundo real, pois nada neste mundo possui seu princípio de existência em si mesmo: "O essencial é a contingência. Quero dizer que, por definição, a existência não é necessária. Existir é ser-aí, simplesmente; os existentes aparecem, se deixam encontrar, mas não podemos jamais deduzi-los" (Sartre).

Contínuo (lat. continuus: sem interrupção) L Tudo aquilo que constitui uma realidade ainda não dividida em partes distintas: o espaço, o tempo, o movimento.

- 2. 0 princípio de continuidade (em Leibniz e em Kant) é aquele segundo o qual não há saltos na Natureza, ou seja, entre seus seres ou seus fenômenos, não há solução de continuidade.
- 3. No sentido matemático, uma grandeza ou quantidade continua é aquela que varia, para mais ou para menos, por diferenças infinitamente pequenas. Oposto a descontínuo ou discreto.

**CONTRADIÇÃO** (lat. contradictio) 1. Oposição entre duas proposições incompatíveis, uma afirmativa e a outra negativa. Em outras palavras, o fato de afirmar e negar, ao mesmo tempo, algo de uma mesma coisa. Ex.: a diferença do ser e

do não-ser, da afirmação e da negação, é uma contradição. A ontologia tradicional tem por premissa fundamental o princípio da não-contradição aplicado ao ser mesmo. O pensamento da contradição é insustentável, porque desqualifica todo pensamento, que se torna uma opinião sem valor de verdade.

- 2. Na lógica dialética de Hegel, a contradição constitui o motor ao mesmo tempo do pensa-mento e do real, toda afirmação de verdade sendo apenas um momento provisório da posse do real espírito, devendo ser ultrapassada (Aufhebung); ela se realiza em três fases: tese, antítese e síntese, que marcam o progresso da cons-ciência e o movimento da história até o espírito absoluto. Assim, a filosofia hegeliana se caracteriza pela integração da contradição, da qual faz um momento necessário da dialética, que é a resolução de todas as contradições. Ainda para Hegel, o real não é o concreto nem tampouco o imediato, o ponto de partida, mas o resultado do pensamento que gera a realidade.
- 3. Para Marx, a contradição é o conflito histórico entre as forças e as relações de produção, devendo culminar na revolução suscetível de mudar uni regime social por outro. Mas o marxismo inscreve a contradição no real, não no pensamento. Ele não somente inverte a dialética, mas a transforma. a partir de um ponto de vista inteiramente novo: o político. Se o real é em si mesmo contraditório, o conhecimento vai ser definido, não como sua gênese ideal, mas como sua apropriação real. Não deve mais interpretar o real, mas fornecer as bases teóricas para sua transformação. Nesse sentido, está aberto a uma prática e a uma política.

**CONTRACITÓRIO** (lat. contradictorius) 1. Dois conceitos são contraditórios quando a afirmação de um implica a negação do outro e quando a negação de um implica a afirmação do outro. Ex.: morto e vivo, frio e quente.

2. Duas proposições são contraditórias quando possuem termos idênticos (mesmo sujeito e mesmo atributo), mas diferem quanto à quantidade e à realidade: uma sendo universal afirmativa (todo A é B), a outra uma particular negativa (algum A não é B); ou uma sendo universal negativa (nenhum A é B), a outra uma particular afirmativa (algum A é B). Ver oposição.

COntrato Social A noção de contrato social, definindo a sociedade como o produto de uma convenção entre os homens, marca o nascimento da reflexão política moderna (séc.XVIII). Trata-se de uma concepção. bastante controversa entre os filósofos, que define a sociedade como o resultado das convenções pelas quais os cidadãos, de modo livre e voluntário, trocando sua liberdade natural pela paz e segurança, constituem o poder comum: "único meio de instituir um poder comum" suscetível de dar segurança aos homens, consiste em "conferirem eles todo o seu poder e toda a sua força a um homem ou a um conjunto de homens que pode reduzir todas as suas vontades a uma única vontade" (Hob-bes). Para Rousseau, o contrato social é um pacto constituindo o fundamento ideal do direito político e repousando numa forma de associação capaz de "defender e proteger, com toda a força comum, a pessoa e os bens de cada sociedade, e pela qual cada um, unindo-se a todos, só obedece a si mesmo e permanece tão livre quanto antes". Ele insiste que precisamos "conhecer hem um estado (o estado de natureza), que não existe mais, que talvez nem mesmo tenha existido, que provavelmente jamais existirá. mas do qual precisamos ter noções justas para bem julgar o nosso presente". Embora o contrato não tenha constituído um "acontecimento" vivido pelos primeiros homens, nem por isso deixa de constituir a essência do social como tal. Através do "estado de natureza", o que nos é dado pensar é a "condição de possibilidade" do social.

Contrato social, O (Du contrat social ou principes du droit politique) Obra fundamental de \*Rousseau (1762), na qual elabora os "princípios do direito político". propondo-se a estabelecer a legitimidade do \*poder político, cujo fundamento não deve repousar na autoridade paterna, na vontade divina, nem na força, mas num pacto de associação. Tais princípios permitiriam a cada indivíduo comprometer-se com todos, renunciando à sua \*liberdade individual em proveito da comunidade que lhe garantirá. como retorno, a dignidade do cidadão, vale dizer, a igualdade jurídica e moral e a liberdade civil. As aspirações dos indivíduos à \*felicidade devem ser conciliadas com as exigências da vida social; as liberdades individuais devem se harmonizar com a submissão dos indivíduos ao interesse geral. Considerado por uns como a carta de fundação das democracias modernas, poi outros, dos regimes totalitários, O contrato social não propõe nenhum modelo político, mas tão-somente os princípios da legitimidade do poder. Ver Rousseau, Jean-Jacques.

**CONVENÇÃO** (lat. convenção) I. Caráter do que é previamente acordado entre várias pessoas, segundo certas regras livremente aceitas e arbitrariamente estipuladas, antes de se tomar uma decisão ou de realizar um empreendimento qual-quer.

2. Filosoficamente, é um termo usado para designar um conjunto de princípios intencionais e livremente aceitos por um grupo de pessoas e que serve de hase para tomadas de decisão nos planos moral, jurídico, da linguagem etc. Ver convencionalismo.

CONVENCIONALISMO O convencionalismo é uma concepção da ciência. elaborada por alguns matemáticos, segundo a qual os princípios de nossos conhecimentos (em matemática) não passam de puras convenções das quais podemos dedu=ir enunciados (leis) que descrevem o mais economicamente possível a realidade. O impor-tante é que a teoria permitia "salvar os fenômenos". Opondo-se ao empirismo, que faz de uma teoria um simples elo lógico estabelecido entre fatos de observação ou de experiência. sem que a teoria contenha nada mais do que os próprios fatos, o convencionalismo reduz a teoria a uma simples construção útil e arbitrária da razão. Ver convenção.

CONVERSÃO (lat. conversio) Em seu sentido lógico, a conversão é uma inferência imediata que consiste em construir, a partir de determinada proposição, uma nova proposição (denominada conversa), com a mesma validade lógica que a primeira. Ex.: "todo A é B" converte-se logicamente em "algum B é A".

CONVICÇÃO (lat. convictio) Grau bastante forte do assentimento que se interioriza: "dou meu assentimento", "tenho a condição". Trata-se de um termo mais ou menos sinônimo de crença, freqüentemente tomado como um eufemismo de \*certeza. Ver opinião.

Copérnico, Nicolau (1473-1543) Considerado o fundador da moderna astronomia e um dos criadores da nova concepção de universo desenvolvida pela ciência moderna, Copérnico nasceu na Polônia, tendo estudado na Universidade de Cracóvia c depois na Itália. Criticou o sistema geocêntrico ptolomaico, então universalmente aceito, desenvolvendo um sistema heliocêntrico inspirado no astrônomo grego Aristarco do Somos (séc.11 a.C.). Em sua obra principal As revoluções dos orbes celestes (1543), procurou demonstrar matematicamente as hipóteses de que a Terra é redonda e gira em torno do Sol através de um movimento

uniforme. Suas teorias encontraram forte reação, sobretudo por parte da Igreja e das doutrinas escolásticas, por abalarem a visão tradicional de mundo da Idade Média, principalmente ao man-ter que a Terra não é o centro do universo, o que trazia graves e profundas conseqüências políticas e religiosas para a ordem hierárquica então em vigor. A "revolução copernicana" foi realizada por Galileu.

**COFAÇÃO** (lat. cor: víscera, sede do sentimento) 1. Em seu sentido filosófico, conjunto da vida afetiva de um indivíduo, particularmente de seus sentimentos, expressando-se nas mais variadas formas de emoções. Oposto a razão.

2. Para Pascal. o coração é a forma de conhecimento intuitivo. de conhecimento direto, atingindo o objeto pelo sentimento de evidência: "Conhecemos a verdade não somente pela razão, mas ainda pelo coração. E desta última forma que conhecemos os primeiros princípios." Daí sua famosa expressão: "O coração tem razões que a razão desconhece." O conhecimento do Deus é um conhecimento que vem do coração pela fé (que é um dom de Deus). não do raciocínio: "E o coração que sente Deus\_ não a razão. A fé é Deus sensível ao coração. não à razão." Em outras palavras, o coração é um conhecimento amoroso, não intelectual ou racional. Quando Aristóteles declara que não há amor sem conhecimento, está se referindo ao conhecimento que. hoje, chamamos do "coração". Ver intuição.

**CORO** (lat. corollarium: pequena coroa dada como gratificação) Proposição que deriva imediatamente de uma outra por via puramente lógica, sendo sinônimo de \*conseqüência. Em matemática. \*teorema que deriva de outro teorema.

COPPO (lat. corpus) 1. Todo \*objeto material que ocupa um \*espaço e tem por principais propriedades: a \*extensão em três dimensões. a impenetrabilidade e a massa.

- 2. Segundo Descartes, todos os fenômenos da natureza (os corpos vivos e os corpos inanimados) são regidos pelas leis da extensão e do movimento (conhecidas pela razão) e devem ser interpretados segundo o modelo fornecido pelos dispositivos mecânicos. Em oposição ao vitalismo herdado de Aristóteles, recorrendo a um princípio explicativo específico (a alma vegetativa), devemos poder explicar todas as funções corporais de modo puramente mecânico. Des-cartes opõe o corpo humano ao espírito ou alma, mas o identifica com os corpos naturais (substância).
- 3. Corpo social: metáfora que designa um organismo no qual circulam diferentes signos (linguagens, moedas etc.) ás leis do Estado, o único a poder conferir vida ao corpo social fragmentado em interesses particulares diver-gentes e a submetê-lo aos imperativos de uma ordem hierárquica fixa (Hobbes).

**COFFE** (lat. correlatio: relação com) 1. Vínculo empiricamente constatado e mensurável entre dois ou mais fenômenos, situações ou caracteres biológicos, psicológicos ou sociológicos. Ex.: tamanho e peso, aptidões física e mental.

2. Caráter de dois termos de tal forma que um depende do outro. Ex.: alto e baixo, pai e filho.

**COFFUPÇÃO** (lat. corruptio: alteração, destruição) Na filosofia de Aristóteles, contrariamente à \*geração, que é uma criação, a corrupção designa a destruição ou degradação da substância. Ver geração.

corte epistemológico Noção introduzida por Gaston \*Bachelard na história das ciências para designar o fato de que. nos conhecimentos científicos do passado, devemos distinguir os conhecimentos que já foram superados, e não podem mais servir para o progresso das ciências, e os conhecimentos sancionados ou atuais, e que devem ser utilizados para o avanço das ciências. Ao considerar as ciências através de urna história repensada. Bachelard chama de "corte epistemológico" o ponto de não-retorno, o momento a partir do qual uma ciência começa, a partir do qual ela assume sua história e já não é mais possível uma retomada de noções pertencentes a momentos anteriores. Essa noção de "corte" foi adaptada por certos teóricos marxistas, notadamente Louis Althusser, para definir urna "mutação" no pensamento de Marx entre suas obras de juventude (não-científicas) e suas obras de maturidade (que estabeleceram o materialismo histórico e "científico").

COSMO (gr. kosmos) 1. Palavra grega que significa "ordem", "universo", "beleza" e "harmonia" e que designa, em sua origem. o céu estrelado enquanto podernos nele detectar certa ordem: as constelações astrais e a esfera das estrelas fixas. Por extensão, designa, na lingua-gem filosófica, o mundo enquanto é ordenado e se opõe aos caos.

- 2. Na tísica aristotélica, domina o modelo de um cosmo finito, bem ordenado. Tanto a concepção aristotélica quanto a escolástica do mundo valorizam o mundo "supralunar" cujos objetos incorruptíveis (planetas, Sol e estrelas fixas) são organizados numa ordem eterna e per-feita, por oposição ao nosso mundo "sublunar" desordenado, submetido à corrupção e ao "fluxo do devir". Os movimentos dos objetos do mundo supralunar são uniformes, circulares (o círculo é a figura perfeita) e eternos. Mas os objetos do mundo sublunar traduzem uma "intenção de ordem", pois uma pedra lançada no ar, por um movimento "violento", busca seu lugar "natural".
- 3. Com a revolução científica e mecanicista do séc.XVII, já anunciada por Copérnico, altera-se totalmente a imagem aristotélico-ptolomaica de um mundo fechado, eterno e finito, que é substituída pela concepção de uma causalidade cega num espaço geometrizado. Doravante, não é mais a Terra, mas o Sol, que se encontra no centro do mundo.

COSMOGONÍA (gr. kosmogonia: criação do mundo) Teoria sobre a origem do \*universo, geralmente fundada em lendas ou em \*mitos e ligada a uma metafísica. Em sua origem, designa toda explicação da formação do universo e dos objetos celestes. Atualmente, designa as explicações de caráter mítico. Ex.: as cosmogonias pré-socráticas de Tales de Mileto, Anaximandro, Empédocles etc.

COSMOlogía (do gr. kosmos: mundo, e logos, ciência, teoria) Conjunto das teorias científicas que tratam das leis ou das propriedades da matéria em geral ou do universo. Toda cosmo-logia supõe a possibilidade de um conhecimento do mundo como sistema e de sua expressão num discurso. Por isso, a imagem do sistema do mundo é determinante para toda filosofia que se pretende sistemática. O postulado de uma totalização do mundo, pelo saber, revela-se indispensável a uma eventual totalização do próprio saber. A cosmologia aristotélica era uma filoso-fia que constituía um sistema do mundo e se estruturava em um sistema, apresentando uma imagem do mundo totalmente fechada, finita, centrada e hierarquizada. A cosmologia copernicana, em contrapartida, substituiu essa ima-gem pela imagem de um universo finito, sem ordem e descentrado.

(Ver cosmo.) A filosofia transcendental de Kant, ao se comparar com a revolução copernicana, estabelece que a cosmo-logia não constitui mais um problema para a filosofia. Doravante, ela se dá por tarefa elaborar urna teoria do conhecimento, de suas condições de possibilidade, pois numa concepção infinitista do mundo não há mais lugar para a noção de cosmo, vinculada à noção de totalidade. A natureza (phvsis) é homogênea, sem regiões do ser separadas, sem relações estruturadas por um centro nem tampouco pela oposição do alto e do baixo, do céu e da Terra. Enquanto indica a priori os lugares naturais das coisas e as direcões do movimento, a cosmologia constitui um obstáculo à instauração da física como ciência experimental.

Observemos que toda cosmologia supõe a possibilidade de um conhecimento do mundo como sistema e de sua expressão num discurso sistemático. O postulado de urna totalização do mundo pelo saber é indispensável para que se opere a totalização do próprio saber. Por isso, o fato de una filosofia constituir-se num sistema do mundo torna-se evidente quando possuímos uma imagem do mundo que é a de uma totalidade fechada, finita e hierarquizada. O mesmo não ocorre quando possuímos urna imagem do universo infinita, sem ordem e descentrada, corno a copernicano-galileana.

cosmológico, argumento Expressão que serve para designar urna das provas tradicionais da existência de Deus: a existência contingente do mundo exige a existência absolutamente necessária de um ser que dá ordem a esse mundo e é princípio de causalidade do universo material.

COSMOVISÃO (do gr. kosmos: mundo, e lat. visão: visão) Ver tVeltanschauung.

Cournot, Antoine Augustin (1801-1877) Matemático, economista e filósofo francês (nascido em Gray). Com sua obra Recherches sur les principes mathématiques de la théorie des richesses (1838), introduziu a aplicação da ma-temática ao estudo dos problemas econômicos. Foi ainda o primeiro a formular uma completa teoria do monopólio. Realizou pesquisas sobre o cálculo das probabilidades, apresentando-as em Exposition de la théorie des chances et des probabilités (1843). Escreveu também Traité de l'enchaînement des idées Jòndamentales dans les sciences et dans l'histoire (1861) e Matérialisme, vitalisme, rationalisme (1875).

Cousin, Victor (1792-1867) o nome do francês Victor Cousin está ligado a dois episódios marcantes da vida intelectual de seu país após a Restauração de 1815: a) na qualidade de grande mandarim do ensino na França. reintroduziu a filosofia cartesiana como a filosofia oficial em todos os níveis de escolaridade\_ b) está na origem do ecletismo, uma espécie do espiritualismo histórico que consiste em recolher e justapor, nos diversos sistemas filosoficos, as teses consideradas verdadeiras sem se preocupar com sua coerência. Em seus Primeiros ensaios de filosofia (1840), Cousin define o ecletismo como "um método histórico supondo uma filosofia avançada capaz de discernir o que há de verdadeiro c o que há de falso nas diversas doutrinas" a fim de que. após uma depuração, possa ser instaurada "unia doutrina melhor e mais ampla". Ier ecletismo.

**Crantor** Filósofo grego (nascido na Cilicia) que viveu no séc.IV a.C.: foi discípulo de Xenócrates e de Polémon. É considerado o primeiro comentador de Platão. Autor de uma carta de condolências. Sobre a aJlição, que abriu uma nova era na literatura.

Crates de Atenas Filósofo grego do séc.111 a.C. Diretor da \*Academia. sucede a Polémon, a partir de 273 a.C.

**Crátilo** Filósofo grego que floresceu na segunda metade do séc.V a.C. Foi discípulo de I-leráclito e mestre de Platão. quê deu o nome do Crátilo a um de seus diálogos. o qual trata da origem da linguagem.

Cratipo Filósofo grego peripatético que floresceu no séc.l a.C., em Atenas. Foi tutor do filho de Cícero.

crença (lat. medieval credentia) 1. Atitude pela qual afirmamos, com certo grau de \*probabilidade ou de \*certeza, a realidade ou a verdade de uma coisa, embora não consigamos comprová-la racional e objetivamente.

2. Do ponto de vista religioso, assentimento firme e seguro do espírito, sem justificação racional, à existência de uma reali dade transcendente ou divina. Sinônimo de fé.

Criação (lat. creatio) 1. A idéia de criação está ligada à de autor, de uma dependência da obra criada relativamente a seu criador, de uma novidade, que pode ser absoluta ou relativa. A concepção metafísico-teológica admite que o mundo não é eterno, mas que começa no tempo. Chama-se criação o fato de ter ele adquirido sua existência. Assim, a idéia de criação está vinculada à idéia de começo no tempo e do tempo. Na tradição judaico-cristã, por exemplo, a criação é o ato pelo qual Deus tirou o universo do nada (ex nihilo), produzindo-o sein nenhuma matéria preexistente. Esse conceito teológico de criação (oposto à simples "produção" ou "fabricação"). fazendo vir ao ser uma realidade da qual não existia nenhum exemplo anteriormente nem tampouco nenhum elemento preexistente. desempenhou um grande papel na metafísica do séc.XVII. notadamente em Descartes. que fala dc unia "criação contínua", ação pela qual Deus conserva o mundo na existência; e em Malebranche, que diz: "Se o mundo subsiste, é porque Deus quer que o mundo exista. A conservação das criaturas não é, da parte de Deus, senão sua criação continua."

2. (riaçño cu'tistica: produção original do "gênio" nas belas-artes. A idéia de criação artística se opõe a noção de produção, à noção de fabricação e à idéia de reprodução. Não se trata. porem. de uma criação ex nihilo. pois a obra é nova e parte de elementos preexistentes.

Criacionismo (do lat. creare: criar. gerar) Doutrina teológico-metafísica de inspiração judaico-cristão, segundo a qual não somente Deus tirou o universo do nada (ex nihilo), isto é, o produziu sem matéria preexistente, mas criou para cada indivíduo uma alma imortal. Ver evolucionismo.

Crise (gr. krisis: escolha, seleção. decisão) 1. Em seu sentido primeiro, a crise designa a manifestação aguda de uma doença, um momento de deseguilíbrio sensível. Ex.: uma crise de asma.

2. Em um sentido genérico, significa uma mudança decisiva no curso de um processo, provocando um conflito ou um profundo

estado de desequilíbrio.

- 3. Politicamente, é um conflito que afeta os membros de um Estado, a natureza de suas instituições e de seu regime político.
- 4. Em seu sentido moral, é um conflito resultante da contestação dos valores morais. religiosos ou filosóficos tradicionais. que passam a ser considerados como superados e nefastos ao desenvolvimento e à plena realização do homem.
- 5. Economicamente, uma crise pode ocorrer por insuficiência de produção ou, ao contrário, por superprodução. Trata-sede uni deseguilíbrio entre produção e consumo, seja por insuficiência de produção, seja por excesso.

Crisipo (c.28-c.205 a.C.) Filósofo grego (nascido em Soles. Cilicia) estóico: sucedeu a Cleantes na direção do \*Pórtico. É considerado a figu<sup>r</sup>a mais importante do chamado estoicismo antigo, pois admite-se que foi ele quem deu estrutura e solidez ao pensamento estóico. sobretudo no campo da lógica. Restam apenas fragmentos dos mais de 700 tratados que lhe são atribuídos. Ver estoicismo.

Critério (gr. kriterion: aquilo que serve para julgar) 1. Sinal graças ao qual reconhecemos uma coisa e a dintinguimos de outra.

2. Sinal gracas ao qual reconhecemos a verdade e a distinguimos do erro. Ex.: a evidência.

crítica (gr. kritiké: arte de julgar) 1. Juízo apreciativo, seja do ponto de vista estético (obra de arte). scia do ponto de vista lógico (raciocímo), seja do ponto de vista intelectual (filosófico ou científico), seja do ponto de vista de uma concepção, de uma teoria. de uma experiência ou de uma conduta.

- 2. Atitude de espírito que não admite nenhuma afirmação sem reconhecer sua legitimidade .icional. Difere do espirito crítico. ou seja. da aitude de espírito negativa que procura denegrir ostematicamente as opiniões ou as ações das outras pessoas.
- 3. Na filosofia. a crítica possui o sentido de análise. Assim, a filosofia crítica designa o pensamento de Kant e de seus sucessores. Suas três obras principais se intitulam: Crítica da ra\_do pura, Crítica da ea\_do prática e Crítica do juízo. Nessas obras, a palavra "crítica" tem o sentido de "exame de valor". Do uso kantiano da palavra "critica", deriva o termo "criticismo" que designa a filosofia de Kant. Ver criticismo.

Crítica da razão prática (Kritik der praktischen Vernunji) Segunda das "três criticas" de Kant, trata da questão da fundamentação da \*ética na razão prática radicalmente distinta da razão teórica, objeto de análise da "primeira crítica", a \*Crítica da ras<sup>g</sup>o pura. Kant procura determinar a natureza da moral e o tipo de adesão que os princípios práticos comportam. Esta adesão total pressupõe os \*postulados da liberdade, da imortalidade da alma e da existência de Deus. inacessíveis à razão teórica. Ver Kant.

Crítica da razão pura (Kritik der reinen l'ernunft) Primeira obra da chamada fase crítica, trata-se da mais importante e influente de Kant (l° ed. 1781. 2° ed. com alterações. 1787), na qual expõe um novo programa filosófico: a filosofia. diferentemente da ciência não deve pretender conhecer o mundo, mas sim revelar os funda-mentos da ciência, estabelecendo as condições de possibilidade do conhecimento. Contém três partes: a Estética Transcendental (ou teoria das formas puras da sensibilidade, as intuições de espaço e tempo); a Analítica Transcendental (ou teoria dos conceitos e de nossas formas de entendimento do mundo): a Dialética Transcendental (ou teoria daquilo que não podemos conhecer, ou teoria dos \*númenos: a totalidade do mundo, a imortalidade da alma e a existência de Deus). A (Titica se propõe assim a definir a fonte. as formas e os limites de todo conheci-mento humano. "Deve grande influência no desenvolvimento da teoria do conhecimento e mes-mo da filosofia da ciência na Alemanha ao final do séc.XIX, sobretudo com o \*neokantismo. Ver Kant.

Critica do juízo (Kritik der Urteilskraft) Terceira c última das "três críticas" de Kant, publicada em 1790. Embora tendo como objetivo a análise do juízo estético, ou de gosto, na realidade Kant, por meio do exame da "faculdade de julgar", empreende nesta obra uma verdadeira revisão de suas posições anteriores, considerando a "Crítica do juízo como mm meio de articular as duas partes da filosofia —a teoria e a prática — em uni todo integrado". Esta obra, cuja influência não foi tão significativa quanto à de duas primeiras Críticas, tem sido, no entanto, revalorizada mais recentemente. Ver Kant.

Criticismo (do al. Kritizismus) Doutrina kantiana que estuda as condições de validade e os limites do uso que podemos fazer de nossa razão pura. Por extensão, toda doutrina que faz da crítica do conhecimento a condição prévia da pesquisa filosófica. Quando tenta situar sua pró-pria filosofia, Kant o faz relativamente a dois perigos: a) o perigo do dogmatismo, que confia demasiado na razão, sem desconfiar bastante das ilusões especulativas; b) o perigo do empirismo que, por medo dos erros dogmáticos, tende a reduzir tudo à experiência. O criticismo kantiano procura instaurar um justo uso da razão, após fazer uma triagem daquilo que lhe é possível e daquilo que lhe escapa. Ao colocar a questão básica "O que é conhecer?", transforma os dados da resposta afirmando que, no conheci-mento, o sujeito não apreende as coisas tais como são "em si", mas as submete à sua lei, isto é, às formas a priori da sensibilidade (espaço e tempo) e às categorias de seu entendimento.

**Critolau** Filósofo peripatético do séc.11 a.C. Enviado, juntamente com Carnéades e Diógenes da Babilônia, pelos atenienses, em 156 a.C., para ensinar filosofia em Roma. os seus ensinamentos não agradaram aos romanos mais antigos, que conseguiram a expulsão dos três.

Croce, Benedetto (1866-1952) Um dos filósofos mais importantes deste século, Benedetto Croce destacou-se sobretudo por sua obra no campo da estética e pelo seu sistema filosófico inspirado em Hegel. Fundou na Itália, em 1903, a revista La Critica, na qual publicou grande parte de seus trabalhos e que teve grande repercussão filosófica e literária. Croce desenvolveu uma "filosofia do espírito" de raízes hegelianas. Segundo essa visão, o espírito teria uma dimensão teórica e uma dimensão prática. A teórica, por sua vez, se desdobraria em estética e lógica; c a prática. em economia e ética. Em seu sistema, procura desenvolver cada uma dessas áreas. Sua

filosofia é marcada por uma perspectiva histórica e uma preocupação com a cultura de sua época. Os elementos básicos de seu sistema encontram-se nas seguintes obras: Estética como ciência da expressão e lingüística geral (1902), Lógica (1905). Filosofia da prática (1909), Teo-ria e história da historiografia (1917).

crucial, experiência Ver experiência crucial.

Cruz Costa, João (1904-1978) Filósofo brasileiro (nascido em São Paulo) e professor da USP. Cruz Costa se vinculou à corrente de pensamento lançada no Brasil. nos anos 30, por Leônidas Rezende, denominada "versão positivista do marxismo". Com efeito, para ele, a filosofia deveria ser conceituada como "positiva". pois a obra de Comte inaugura. escreve, "uma das fases mais ricas e interessantes de um novo estilo de filosofar". Contudo, se a filosofia positiva de Comte merece ser preservada, devendo apenas ser complementada pelo materialismo histórico, o mesmo não deve ser dito de sua teoria da reforma social, que procura instituir "uma autoridade com todos os traços de direita". Ademais, Cruz Costa tentou aplicar sua versão positivista do marxismo A. realidade brasileira: via uma relação profunda entre a doutrina positivista e o conjunto das contraditórias condições que deram origem à vida nacional e que a impelem. Apesar de ser um produto de importação. há nela "traços que revelam a sua mais perfeita adequação às condições de nossa formação. às realidades profundas de nosso espírito". Obras principais: A filosofia no Brasil (1945), O pensamento brasileiro (1946), Contribuição à história das idéias no Brasil (1956), O positivismo na República (1956) e Panorama da história da filosofia no Brasil (1960). Ver filosofia no Brasil.

Cudworth, Ralph (1617-1688) Filósofo inglês. chefe da escola platônica de \*Cambridge do séc.XVII. Foi professor de hebraico na Universidade de Cambridge (1645-1688). Em sua obra mais importante, The True Intellectual System of the Universe (1678), refuta o \*determinismo e defende o \*livre-arbítrio. Escreveu também o Treatise concerning Eternal and Immutable Morality. publicado postumamente (1731).

**culpabilidade** (do lat. culpa: falta) 1. Senti-mento do indivíduo com consciência de ter co-metido uma violação grave a uma regra moral, religiosa ou social e pela qual ele se sente responsável.

- 2. Para os filósofos existencialistas cristãos (Kierkegaard e Gabriel Marcel, por exemplo), a culpabilidade consiste num sentimento de \*finitude e de \*contingência da existência humana. revelando-se na consciência da falta e provocan-do uma angústia suscetível de buscar a transcendência divina.
- 3. Na psicanálise, estado patológico e dolo-roso de um indivíduo que se sente culpado do uma falta imaginária, isto é. que não cometeu, tendo sua fonte no complexo de Edipo ou numa exigência moral criada pelo superego.

CUITO (lat. cultus) Toda homenagem de devoção ou de adoração prestada interiormente pelo homem a Deus, expressando-se por um conjunto de práticas, ritos e cerimônias religiosas. Por extensão, todo um conjunto de ritos e práticas de veneração ou de propiciação de divindades. de ancestrais, de seres sobrenaturais ou de certos símbolos.

**CUltura** (lat. cultura) 1. Conceito que serve para designar tanto a formação do espírito humano quanto de toda a personalidade do homem: gosto, sensibilidade, inteligência.

- 2. Tesouro coletivo de saberes possuído pela humanidade ou por certas civilizações: a cultura helênica, a cultura ocidental etc.
- 3. Em oposição a natura (natureza), a cultura possui um duplo sentido antropológico: a) é o conjunto das representações e dos comporta-mentos adquiridos pelo homem enquanto ser social. Em outras palavras, é o conjunto histórica e geograficamente definido das instituições características de determinada sociedade, designando "não somente as tradições artísticas, científicas, religiosas e filosóficas de uma sociedade. mas também suas técnicas próprias, seus costumes políticos e os mil usos que caracterizam a vida cotidiana" (Margaret Mead): b) c o proces-
- so dinâmico de socialização pelo qual todos esses fatos de cultura se comunicam e se impõem em determinada sociedade, seja pelos processos educacionais propriamente ditos, seja pela difusão das informações em grande escala, a todas as estruturas sociais, mediante os meios de comunicação de massa. Nesse sentido, a cultura praticamente se identifica com o modo de vida de uma população determinada, vale dizer, com todo o conjunto de regras e comportamentos pelos quais as instituições adquirem um significado para os agentes sociais e atrayés dos quais se encarnam em condutas mais ou menos codificadas.
- 4. Num sentido mais filosófico, a cultura pode ser considerada como um feixe de representações, de símbolos, de imaginário, de atitudes e referências suscetível de irrigar, de modo bastante desigual, mas globalmente, o corpo social.
- 5. Cultura de massa é uma expressão, de uso ambíguo, freqüentemente utilizada para designar a possibilidade de uma população ter acesso aos bens e obras culturais produzidos no passado e no presente. seja o processo de degradação.

Curso de filosofia positiva (Cours de philosophic positive) Obra fundamental de Augusto \*Comte. composta entre 1830-1842. e principal exposição de sua doutrina do \*positivismo. Pre-tende substituir as especulações teológicas e metafísicas sobre a causa primeira por uma representação sistemática e positiva do universo. Após expor a "lei clos três estados" ("espinha dorsal do positivismo"). procura mostrar que a finalidade do saber científico é a previsão: "sa-ber para prever". A humanidade ingressou as-sim na era do saber positivo ou científico. Trata-se agora de fundar a ciência e a filosofia dos fenômenos sociais. As ciências se classificam segundo sua generalidade e simplicidade decrescentes. No desfecho dessa hierarquia, a filosofia social (sociologia) aparece como coroamento do conjunto do saber.

Cusa, Nicolau de Ver Nicolau de Cusa.



dado (do lat. donare, datum: o qua é dado) I. Tudo aquilo que a experiência externa ou interna apresenta ao observador, aparecendo-lhe como objeto de simples constatação. Em outras palavras, é considerado dado tudo o que é imediata-mente apresentado ao espírito antes de toda e qualquer elaboração consciente.

- 2. Dados (no plural) tanto pode significar os principios fundamentais e os \*fatos indiscutíveis que constituem a aquisição de uma ciência em determinado momento ("a existência de outras galáxias é um dos dados da astronomia moderna") quanto os elementos fundamentais de uma discussão ("os dados de um problema").
- 3. Em oposição a construído, o dado se diz do objeto que se apresenta ao pensamento sem colocar problema, como algo evidente, imediatamente percebido pela experiência empírica ou por ela representado como protocolo de uma constatação isenta de toda implicação teórica. O construído, ao contrário, se diz do objeto pensa-do, elaborado em função de uma problemática teórica que possibilita submeter a uma interrogação sistemática os aspectos da realidade relacionados pela questão que lhes é colocada. Diversamente do objeto "real" como produto do pensamento puro, o "construído" é um objeto "concreto pensado".

Damáscio Filósofo grego neoplatônico (nascido em Damasco. Síria), que viveu nos sécs. V e VI. Depois que a \*Academia. fundada por Platão, foi fechada pelo imperador romano Justiniano. Damáscio foi para a Pérsia.

darwinismo Termo que serve para designar a teoria fundamental do naturalista inglês Char-

les Darwin (1809-1882) segundo a qual a luta pela vida (struggle for life) e a seleção natural são consideradas como os mecanismos essenciais da evolução dos seres vivos. A idéia de seleção natural encontra-se no cerne do pensa-mento biológico de Darwin. Sua significação é a seguinte: os organismos vivos formam populações denominadas espécies e apresentam "variações" graças às quais certos indivíduos são melhor "adaptados" a seu meio ambiente e engendram unia descendência mais numerosa; assim, a "seleção natural" designa o conjunto dos mecanismos que triam (escolhem) os melhores indivíduos; e, graças à "luta pela vida", as populações evoluem lentamente, vale dizer, se transformam e se diversificam produzindo formas cada vez mais complexas. E na Origem das espécies (1859) que se encontra a exposição "canônica" da teoria da evolução por seleção natural

darwinismo social concepção socioideológica que idealiza a concorrência econômica e a justifica pelo princípio natural da concorrência vital, a ponto de dizer que a exploração de uma classe por outra classe também é natural e necessária ao bom funcionamento da sociedade. Em Darwin, a expressão "concorrência vital" não possui essa conotação ideológica: para ele, o melhor, o mais apto, não é outro senão aquele que encontra, por acaso. um meio favorável à sua sobrevivência não considerado como o melhor em si. A concorrência vital, diferentemente do darwinismo social, de cunho malthusiano, é apenas o meio pelo qual a natureza opera a seleção: luta entre cada indivíduo e seu meio.

Dasein (al.: existência, ser-aí) Termo heideggeriano que significa realidade humana, ente humano, a quem somente o ser pode abrir-se. Mas como é ambíguo, correndo o risco de abrir uma brecha para o humanismo, Heidegger pre-fere utilizar a expressão ser-aí. Na linguagem corrente, Dasein quer dizer \*existência humana. Mas Heidegger procura pensar o que separa o \*homem dos outros entes. Enquanto os \*entes são fechados em seu universo circundante, o homem é. graças à linguagem, ai onde vem o ser. Assim, o Dasein é o ser do existente humano enquanto existência singular e concreta: "A essência do ser-aí (Dasein) reside em sua existência (Existen), isto é, no fato de ultrapassar, de transcender, de ser originariamente ser-no-mundo."

Davidson, Donald (1917- ) Filósofo norte-americano, doutorou-se pela Universidade Harvard, tendo lecionado nas universidades de Stan-ford, Rockefeller, Chicago e da Califórnia. em Berkeley. Davidson é um dos principais representantes da filosofia analítica na atualidade, tanto por suas contribuições à filosofia da linguagem quanto à teoria da ação. Na filosofia da linguagem, inicialmente influenciado por \*Qui-ne, seu professor, desenvolveu posteriormente uma teoria do \*significado inspirada na concepção de verdade de \*Tarski, aplicando-a à semântica das linguagens naturais, na linha de uma teoria correspondentista da \*verdade. Em teoria da ação, discutiu sobretudo a aplicação das noções de causa e de razão como base para a distinção entre atos intencionais e eventos físicos, propondo a consideração de razões também como causas. Seus principais trabalhos estão reunidos em dois volumes: Essays on Actions and Events (1980) e Inquiries on Truth and Interpretation (1984).

De Bonald (1754-1850) e De Maistre (1754-1821) Louis de Bonald e Joseph de Maistre se notabilizaram, na França, por constituírem o foco da reação conservadora às idéias do \*Iluminismo e da Revolução Francesa. Encabeçaram um movimento

caracterizado como religioso e retrógrado. Desenvolveram uma filoso-fia católica contra-revolucionária. defendendo a ideologia da ordem pós-revolucionária (da Restauração). Preconizaram inclusive o retorno ao antigo regime: idealizavam a ordem medieval e suspiravam por uma harmonia providencialmente estabelecida. Em contradição com as idéias

do lluminismo, afirmavam que a razão individual é inferior se a compararmos com a verdade revelada e tradicional. Contestavam o poder da razão individual para modelar ou remodelar os sistemas sociais. Reavivaram todos os elementos mortos de uma filosofia transcendentalista da história e defenderam a \*teocracia. De Maistre é o teocrata por excelência. Em seu 0 papa (1810), faz do Soberano Pontífice o único e o verdadeiro detentor da soberania. Em seguida, justifica as guer<sup>r</sup>as e as execuções: elas possuem um sentido que nos escapa: o homem é perverso por natureza, devendo ser governado, punido, sacrificado pela justiça de Deus. Quanto a De Bonald, em suas Demonstrações filosóficas do princípio das sociedades (1827), prega aberta-mente a restauração de Deus. Contudo, entre Deus e nós, precisamos de um mediador: na religião, o Cristo e o papa; na política, o rei, e a mediação é a linguagem. A ordem das coisas é imutável. E ela que estabiliza e dá sentido a tudo, pois é de natureza divina. Esses dois pensadores, defensores de um renascimento tradicionalista, preocupados em ajustar suas contas com o sec.XVIII e com suas idéias revolucionárias, não perceberam os problemas sociais, ab-juraram o passado imediato e passam a defender a Providência contra o naturalismo dos philosophes.

**decisão** (lat. decisio) I. Resolução de um ato voluntário que, após avaliação, provoca a execução de uma solução encontrada entre várias alternativas possíveis.

2. Teoria da decisão: conjunto de procedi-mentos e de métodos de análise procurando assegurar a coerência e a eficácia das decisões tomadas em função das informações disponíveis: cálculo operacional, teoria dos jogos etc.

**dedução** (lat. deductio) I. Raciocínio que nos permite tirar de uma ou várias \*proposições uma conclusão que delas decorre logicamente. Em outras palavras, operação lógica que consiste em concluir a partir de uma ou várias proposições, admitidas como verdadeiras, uma ou várias pro-posições que se seguem necessariamente. O modelo da dedução é o \*silogismo ou o raciocínio matemático: se é verdade que os homens são mortais, e se é verdade que Sócrates é um homem, então deduzimos que Sócrates é mortal; ou ainda, se A é igual a B e s e B é i g u a l a C, então A é igual a C.

- 2. Na matemática, a dedução é sinônimo de \*demonstração. Em Kant. a dedução matemática tem uma especificidade: suas proposições são ao mesmo tempo a priori (necessárias logicamente) e sintéticas: há mais na conclusão do que nas proposições iniciais
- 3. Nas ciências experimentais, o método hipotético-dedutivo é aquele que parte de uma ou várias proposições consideradas como hipóteses, retirando delas os conhecimentos necessários que são submetidos à verificação da hipó-tese.

definir (lat. definire: limitar, delimitar) I. Do ponto de vista lógico, definir significa determinar a "compreensão" que caracteriza um conceito. Para Aristóteles, a definição é a fórmula que exprime a essência de uma coisa, sendo composta do gênero (próximo) e das diferenças (específicas). Definição nominal é aquela que explica o sentido de uma palavra pelo recurso a outras palavras ou à etimologia. Definição real é aquela que indica a natureza do objeto ou da coisa a ser definida.

2. Na prática científica, as definições são operatórias: os conceitos que elas descrevem são definidos por experimentações repetíveis; não são absolutas, pois estão ligadas ao conjunto do pano de fundo teórico da experimentação. Assim, uma definição empírica é aquela que resume os conhecimentos adquiridos por indução (pela experiência) sobre um objeto.

**deísmo** Doutrina fundada na religião natural e que admite a existência de Deus, não enquanto conhecido por uma revelação ou por qualquer dogma, mas na medida em que constitui um ser supremo com atributos totalmente indetermina-dos. Difere do \*teísmo, pois trata-se de uma doutrina que tanto pode postular a existência de um Deus criador quanto a imortalidade da alma ou a universalidade da moral. Pascal condenou o deísmo como uma doutrina perniciosa para a religião, porque, ao invés de aceitar "o Deus de Abraão, de Isaac e de .lacó", defende apenas a existência do "Deus dos filósofos e dos sábios" (Dieu des philosophes et des savants).

Deleuze, Gilles (1925-1995) Considerado o mais importante filósofo francês contemporâneo, Deleuze começou a elaborar seu pensamento filosófico comentando as obras de Kant, Nietzsche, Bergson, Espinosa e Proust. Em seguida, sob a inspiração de Nietzsche, buscou novos meios de expressão filosófica. Assim, sua Lógica do sentido (1969) é um "ensaio de no-vela lógica e psicanalítica" com 34 séries de "paradoxos arbitrários". Para ele, a filosofia se salva, não obedecendo à lei e à razão, mas na perversão. Porque a perversidade e a loucura conscientes fazem ver os sistemas filosóficos como jogos de superfícies e profundidades: de desejos-significantes. Contra a profundidade, Deleuze enfatiza a superfície e o oral. Com isso, procura desarticular os conceitos básicos da cultura moderna e, de modo especial, "desediponizar" o inconsciente psicanalítico. Para ele, o que importa é o funcionamento da "máquina desejante", pois a história aparece como funciona-mento de "máquinas", a última das quais a do Edipo familiar e capitalista. Por isso, a história precisa ser libertada de todas as forças de repressão a fim de retornar a uma razão pré-racional e sem cisões. Obras principais: Empirismo e subjetividade (1953), Nietzsche e a filosofia (1962), A filosofia de Kant (1963), Nietzsche (1965), 0 bergsonismo (1966), Diferença e re-petição (1969), Espinosa: Filosofia prática (1981), Francis Bacon: Lógica da sensação (1981), 0 anti-Edipo (em colaboração com Félix Guattari, 1972), Foucault (1986) e O que é a filosofa (1992, também com Guattari).

De Maistre, Joseph Ver De Bonald / De Maistre.

De Man, Paul (1919-1983) Ensaísta, filósofo e crítico literário belga, nasceu em Antuérpia, porém fez sua carreira acadêmica nos Estados Unidos, onde seu pensamento vem exercendo grande influência, principalmente em teoria da literatura. Em 1937 entrou para a Universidade de Bruxelas, onde estudou engenharia e química, embora seus principais interesses fossem a filosofia e a literatura. Trabalhou como jornalista na Bélgica durante a ocupação alemã na Segunda Guerra Mundial. Após a guerra transferiu-se para os Estados Unidos, onde lecionou em Boston, Harvard, Cornell e Yale. Seu pensamento sofreu forte influência de \*Heidegger e, a partir de seu encontro com \*Derrida em 1966 nos Estados Unidos, desenvolveu-se na linha da teoria da desconstrução que tematiza a problemática da comunicação lingüística e do poder expressivo da linguagem, enfatizando a realidade autônoma do texto literário e procurando eliminar de sua consideração o sujeito e a consciência. A questão da

interpretação do texto torna-se assim o problema teórico central. Suas principais obras são: Blindness and Insight: Es-says in the Rethoric of Contenipgrary Criticism (1971), Allegories of Reading: Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke and Proust (1979) e ainda The Rethoric of Romanticism (1984) e The Resistance to Theory (1986), publicados postumamente.

demiurgo (gr. demiourgos: aquele que traba-lha para o povo) No pensamento grego, particularmente de Platão, o demiurgo é um \*deus ou o princípio organizador do universo, que traba-lha a \*matéria (o caos) para dar-lhe uma \*forma. Ele não a cria, apenas a modela contemplando o mundo das idéias.

**democracia** (do gr. demos: povo e kratos: poder) 1. Regime político no qual a soberania é exercida pelo \*povo, pertence ao conjunto dos cidadãos, que exercem o sufrágio universal. "Quando, na república. o povo detém o soberano \*poder, temos a democracia" (\*Montesquieu). Segundo \*Rousseau, a democracia, que realiza a união da \*moral e da \*política, é um estado de direito que exprime a \*vontade geral dos cidadãos, que se afirmam como legisladores e sujeitos das leis.

- 2. Democracia direta é aquela em que o poder é exercido pelo povo, sem intermediário; democracia parlamentar ou representativa é aquela na qual o povo delega seus poderes a um parlamento eleito; democracia autoritária é aquela na qual o povo delega a um único indivíduo, por determinado tempo, ou vitaliciamente, o conjunto dos poderes.
- 3. Geralmente, as democracias ocidentais constituem regimes políticos que, pela separação dos poderes legislativo, executivo e judiciário, visam garantir e professar os direitos funda-mentais da pessoa humana, sobretudo os que se referem à liberdade política dos cidadãos.

Demócrito (c.460-c.370 a.C.) Filósofo grego (nascido em Abdera) atomista e considerado o primeiro pensador materialista. Para solucionar o problema de Parmênides e dos \*eleatas, fazendo do ser uma unidade fechada e imutável e tornando incompreensível o movimento, Demócrito desenvolve o atomismo, a teoria do átomo, criada por Leucipo e destinada a conciliar o ser

imóvel dos eleatas com a pluralidade mobilista de Heráclito. Seu atomismo se resume em dizer que: a) as qualidades sensíveis (sabor, odor, quente, frio, cor etc.) são aparências; b) esses corpúsculos, que são os átomos, não possuem nenhuma qualidade sensível, pois só têm propriedades geométricas (grandeza e forma); c) o movimento é função da existência do vazio. A novidade física e lógica do atomismo é a concepção mecanicista da \*necessidade: "nada nas-ce do nada, nada retorna ao nada"; "tudo o que existe nasce do \*acaso e da necessidade". Os átomos constituem a explicação última do mundo. Ao escapar do monismo imobilista de Parmênides e do pluralismo mobilista de Heráclito, Demócrito adota um ritmo ternário: duas teorias contrárias (tese e antítese) se conciliam fundindo-se numa síntese superior. Hegel retomará esse ritmo de três tempos e fará dele a grande lei do mundo.

**demônio** (lat. daemon, do gr. daimon: gênio bom ou mau) 1. Na filosofia grega, gênio (espírito) bom ou mau, inferior a um deus, mas superior ao homem: o demônio de Sócrates era um gênio que lhe inspirava e dava conselhos.

2. Na religião cristã, o demônio é um anjo mau (diferente dos anjos), também chamado \*diabo, Satã ou Satanás, princípio ativo de todo mal.

**demonstração** (lat. demonstratio: ação de mostrar) Operação que, partindo de proposições já consideradas conhecidas ou demonstradas, permite-nos estabelecer a verdade ou falsidade de uma outra proposição chamada de conclusão. Em outras palavras, raciocínio que permite passar de proposições admitidas para uma proposição que resulta necessariamente delas. Por ex-tensão, mas num sentido meio impróprio, fala-se de demonstração experimental quando se estabelece um fato. uma lei ou uma teoria pela experiência. A expressão adequada seria verificação experimental, a que estabelece a validação de uma hipótese.

**denotação** (lat. denotatio, de denotare: de-signar, indicar por meio de sinais) 1. Propriedade que um termo possui de designar todos os objetos pertencentes à classe definida pelo conceito e de abarcar toda a \*extensão do conceito que lhe dá sentido. Denotação e \*conotação são sinônimos. respectivamente, de extensão e compreensão.

- 2. Na lingüística atual, denotação é o conjunto das idéias evocadas por uma palavra, isto é.
- o conjunto dos elementos que servem de referência objetiva para definir uma palavra.

**deontologia** (ingl. deontologv. do gr. deon: que é obrigatório, e logos: ciência, teoria) Termo criado por Bentham em 1834 para designar sua moral utilitarista, mas que passou a significar, posteriormente, o código moral das regras e procedimentos próprios a determinada categoria profissional. Ex.: a deontologia médica, fundada no juramento de Hipócrates.

derelição (lat. derelictio) 1. Em sentido religioso, estado de total abandono, mesmo por parte de Deus, em que se encontra o indivíduo. Ex.: o Cristo na cruz.

2. Para Heidegger, a derelição é o sentimento do ser-aí (\*Dasein) de estar jogado no mundo e de ser abandonado a si mesmo num mundo profundamente inautêntico e anônimo. Essa derelição não é um estado que seria possível superar: não está ligada nem a um momento histórico nem tampouco a uma concepção religiosa do pecado, mas intrinsecamente à inautenticidade e à degradação que afetam o ser-aí.

Derrida, Jacques (1930- ) Filósofo francês (nascido na Argélia), professor na EcoleNormale Supérieure de Paris. Influenciado pelo \*estruturalismo de \*Lévi-Strauss e \* Latan, bem como pela \*fenomenologia de \*Husserl e o pensamento de \*Heidegger, Derrida desenvolveu um pensamento fortemente idiossincrático, caracteriza-do pela criação de uma terminologia própria e pela proposta do método da "desconstrução", no qual se pode detectar a influência das idéias da fase final do pensamento de Heidegger sobre

o caráter essencialmente não-representationai da \*linguagem. Derrida critica assim o logocentrismo, o lugar central que o discurso racional ocupa em nossa tradição intelectual, sobretudo na \*metafísica. Identifica a metafísica com o discurso, com a \*consciência que fala a si mes-ma e é o lugar da verdade e da unidade do ser. A "desconstrução" visa assim "dissolver" a linguagem para que esta dê lugar ao que Derrida chama de "escritura". Sua gramatologia seria assim o "saber da escritura", não se tratando de uma ciência, mas de um fazer aparecer o horizonte histórico em que a "escritura" tem lugar. Procura tratar o que considera temas "margi-

nais", à margem da tradição, o que está "fora dos livros", de uma forma deliberadamente fragmentada, procurando situar-se "no limite do discurso". A repetição, a polissemia, a diferença e a disseminação são os instrumentos da "des-construção", método que tem tido grande in-fluência sobretudo na crítica literária contemporânea. Obras principais: A voz e o fenômeno: introdução ao problema do signo na fenomenologia de Husserl (1967), Gramatologia (1967), A escritura e a diferença (1967), A dissemina-cão (1972), Margens da filosofia (1972), Ensaio sobre a origem dos conhecimentos humanos (1973). Iilas (1974). A verdade na pintura (1978).

Descartes, René (1596-1650) René Descartes nasceu na França, de família nobre. Aos oito anos. órfão de mãe, é enviado para o colégio dos jesuítas de La Flèche, onde se revela um aluno brilhante. Termina o secundário em 1612, con-tente com seus mestres, mas descontente consigo mesmo, pois não havia descoberto a Verdade que tanto procurava nos livros. Decide procurála no mundo, Viaja muito. Alista-se nas tropas holandesas de Maurício de Nassau (1618). Sob a influência de Beeckmann, entra em contato coin a física copernicana. Em seguida, alista-se nas tropas do imperador da Baviera. Para rece-ber a herança da mãe. retorna a Paris, onde freqüenta os meios intelectuais. Aconselhado pelo cardeal Bérulle, dedica-se ao estudo da filosofia, com o objetivo de conciliar a nova ciência coin as verdades do cristianismo. A fim de evitar problemas coro a Inquisição, vai para a Holanda (1629), onde estuda matemática e física. Escreve muitos livros e cartas. Os mais famosos: O discurso do método, As meditações metafisicas, Os princípios de filosofia, O tratado do homem e o Tratado do mando. Convidado pela rainha Cristina, vai passar uns tempos em Estocolmo, onde morre de pneumonia um ano depois. Suas frases mais conhecidas: "Toda filosofia é como uma árvore cujas raízes são a metafísica e as ciências os ramos"; "O \*bom senso (ou \*razão) é o que existe de mais bem repartido no mundo"; "Jamais devemos admitir alguma coisa corno verdadeira a não ser que a conheçamos evidentemente como tal"; "A pro-posição Penso, logo existo é a primeira e mais certa que se apresenta àquele que conduz seus pensamentos coin ordem". Toda a obra de Des-cartes visa mostrar que o conhecimento requer, para ser válido, um fundamento metafísico. Ele parte da \*dúvida metódica: se eu duvido de tudo

o que me vem pelos sentidos, e se duvido até mesmo das verdades matemáticas, não posso duvidar de que tenho consciência de duvidar, portanto, de que existo enquanto tenho essa consciência. O \*cogito é, pois, a descoberta do espírito por si mesmo, que se percebe que existe como sujeito: eis a primeira verdade descoberta para o fundamento da metafísica e cuja evidência fornece o critério da idéia verdadeira. Assim, a metafísica é fundadora de todo saber verdadeiro.

desconstrução Método de análise e interpretação de textos que caracteriza também uma postura filosófica, tendo como ponto de partida

o pensamento de Jacques \*Derrida. sobretudo sua Gramatologia (1967). Segundo Derrida. "a desconstrução não consiste cm passar de um conceito a outro, mas sim em inverter e deslocar uma ordem conceitual bem como a ordem nãoconceitual à qual esta se articula" (Signature, évenement, contexte, 1972). Procura assim explorar os vários significados ocultos e implícitos que constituem o modo de operação do texto, sua "disseminação", revelando suas contradições internas e estabelecendo um sentido que pode ir além e mesmo contra o pretendido pelo autor. A chamada "escola de Yale" nos Estados Unidos, com Paul \*de Man, Harold Bloom e outros, notabilizou-se nas décadas de 70 e 80 pela prática da desconstrução principalmente na crítica literária.

descontínuo No sentido matemático, grandeza ou quantidade descontínua ou discreta é a que varia por passagem súbita de um valor a outro: por exemplo, a sequência dos números inteiros. Oposto a contínuo.

desejo (do lat. desiderare: aspirar a, desejar) 1. De modo geral, podemos definir o desejo como uma tendência espontánea, consciente. orientada para um objetivo concebido ou imaginado.

- 2. No sentido filosófico, o desejo, como a linguagem, é uma tendência especificamente humana, distinta da simples necessidade. Assim,
- o Eros platônico enfatiza o objeto "sobrenatural" do desejo, o amor dos belos corpos levando a alma a elevar-se ao amor do bem inteligível. Em Descartes, "a paixão do desejo é uma agi-
- tação da alma causada pelos espíritos animais que a dispõem a querer para o futuro aquilo que ela se apresenta ser conveniente. Assim, não desejamos somente a presença do bem ausente, mas também a conservação do presente". Segundo Hegel. a verdadeira finalidade do desejo não é o objeto sensível, mas a unidade da subjetividade consigo mesma, unidade procurada através do reconhecimento de um outro desejo.
- 3. Conceitos: "Não é pela satisfação dos desejos que se obtém a liberdade, mas pela destruição do desejo" (Epicteto). "O desejo é a essência mesma do homem, isto é, o esforço pelo qual o homem se esforça para perseverar em seu ser" (Spinoza). "O desejo é a autodeterminação do poder de um sujeito pela representação de um fato futuro" (Kant).

desmistificação Toda denúncia verbal ou escrita visando desiludir um grupo de pessoas ou uma coletividade a respeito de uma opinião ou de um conjunto de opiniões, crenças e valores considerados como falsos, preconceituosos, ilusórios e mistificadores. Ver mito; crítica.

**destino** (do lat. destinare: fixar, determinar com antecipação) Poder mais ou menos personificado capaz de governar tudo o que existe no universo e de determinar, uma vez por todas e irremediavelmente. tanto o curso geral dos acontecimentos quanto o devir da história humana. Em outras palavras, o destino é essa espécie de poder misterioso capaz de determinar, conforme o que está dito ou escrito no "livro dos destinos"\_ tudo aquilo que acontecerá aos homens por uma necessidade absoluta, inexorável, irracional e inflexível. Ver fatalidade.

Destutt de Tracy (1754-1836) o francês Destutt de Tracy foi um nobre oficial do rei que aderiu à Revolução. Construiu suateoria política a partir da prática. Juntamente com \*Cabanis, criou a palavra \*"ideologia". Em 1811, publicou Elementos de ideologia e, em 1822, o Tratado de economia política. Antes de Comte, já defende a criação de uma sociologia ou "fisica social" tendo por finalidade observar os movi-mentos objetivos do corpo social. Constatou que "o supérfluo das sociedades é absorvido

pelas classes superiores, ao passo que as classes inferiores absorvem a miséria" (tema retomado por Marx em sua teoria da "mais-valia"). Observou que a sociedade está dividida em duas "classes": os assalariados e os empregadores. a primeira sendo a mais numerosa e a mais pobre. E afirmou que a política e as medidas sociais deveriam fundar-se numa ciência positiva. Pediu a criação de "escolas de administração" e de "institutos de estudos políticos". Chamou de "ciências ideológicas" o que mais tarde seria chamado de "ciências morais e políticas" e hoje de "ciências humanas".

desvelamento 1. Em Platão. a \*verdade (alethéia) significa desvelamento do ser, isto é. descobrimento daquilo que estava oculto. retira-da do véu.

2. Na metafísica de Heidegger, o desvela-mento significa a idéia segundo a qual o ser da coisa se desvela, manifesta-se nas condições mesmas de seu aparecer, de seu "fenômeno", a verdade nada mais sendo que a manifestação do ente. enquanto ele deixa de ser ocultado pelas preocupações da vida cotidiana e do caráter aberto do ser.

**determinação** (lat. determinatio) 1. Ato pelo qual alguém, após ter analisado os motivos prós e contras, toma voluntariamente partido ou se decide. Nesse sentido psicológico. "agir com determinação". "estou determinado a fazer isso" são expressões mais ou menos sinônimas de "decidido", de "decisão".

2. Designa o fato de ser causa determinante ou condição necessária de alguma coisa, provocando diretamente sua existência ou ocorrência.

determinismo (do al. Determinismus) 1. Co-mo princípio segundo o qual os fenômenos da natureza são regidos por leis, o determinismo é a condição de possibilidade da ciência: "A definição do determinismo pela previsão rigorosa dos fenômenos parece a única que a física pode aceitar, por ser a única realmente verificável" (Louis de Broglie).

2. Doutrina filosófica que implica a negação do \*livre-arbítrio e segundo a qual tudo, no universo, inclusive a vontade humana. está sub-metido à necessidade. Com Descartes, a natureza é matemática em sua essência: uma natureza que não fosse matemática contradiria a idéia de perfeição divina. Para Espinosa. 'não há na alma nenhuma vontade absoluta ou livre". Em Kant, o determinismo deixa de ser metafísico para fazer parte da legislação que o espírito impõe às coisas para conhecê-las. Não há opo

sição entre o determinismo e a liberdade, porque ele pertence à ordem dos fenômenos, enquanto a liberdade pertence à ordem numenal.

3. 0 princípio do determinismo universal é aquele segundo o qual todos os fenômenos naturais estão ligados uns aos outros por relações invariáveis ou leis. Inaugurado por Laplace, este princípio afirma que o conhecimento do estado do universo, num momento dado, e o conheci-mento das leis da mecânica permitem prever rigorosamente todos os estados futuros, porque não há nenhuma independência das séries causais. "Devemos considerar o estado presente do universo como o efeito de seu estado anterior e como a causa daquilo que vai seguir-se. Uma inteligência que, por um instante dado, conhecesse todas as forças de que a natureza é animada e a situação respectiva dos seres que a compõem, englobaria na mesma fórmula os movimentos dos maiores corpos do universo e os do mais leve átomo; nada seria incerto para ela, e o futuro, como o passado, seria presente a seus olhos" (Laplace). Observemos que esse determinismo cada vez mais cede lugar a um postulado mais próximo da realidade científica: o real é inteligível. Fala-se ainda de determinismo psicológico: nosso passado, nossa educação e nossa situação social determinam (são a causa de) aquilo que acreditamos ser nossas escolhas. Em outras palavras, o determinismo psíquico é uma teoria segundo a qual toda idéia, toda imagem, toda representação etc., vindo espontaneamente à consciência. encontra-se necessariamente liga-da ao conflito patogênico do qual ela é a representação despistada.

Deus (lat. deus) 1. Para o crente, Deus é o Ser \*transcendente e perfeito, criador do Universo e, segundo os dogmas, responsável por tudo o que nele acontece (Providência). Para o descrente, Deus é uma ilusão antropomórfica construída a partir de uma extensão ao infinito das qualidades humanas, e cuja origem reside, segundo os pontos de vista, na necessidade de se ter segurança ou num estado da afetividade que vai até a patologia. Ver ateísmo.

- 2. No pensamento filosófico, Deus é um absoluto visado numa fé, num sentimento interior, não constituindo o objeto de um saber racional. Não se trata do Deus criador dos teólogos. mas da razão última da harmonia das coisas. Porque a máquina complexa do mundo exige um relojoeiro, e sua perfeição supõe um ser perfeito. Não se trata, como dizia Pascal, do "Deus de Abraão. de Isaac e de Jacó", mas do "Deus dos sábios e dos filósofos". Para a concepção teísta, Deus é o Ser absoluto, princípio da existência, ser em si e por si, pessoal e distinto do mundo. considerado como onipotente, onisciente, imutável, eterno (e outros atributos), como princípio de inteligibilidade e de verdade. como princípio de perfeição moral, de amor, de soberana bondade, de justiça suprema, devendo ser objeto de um amor total por parte dos ho-mens. Para a concepção panteísta, Deus é o ser supremo imanente (não transcendente) à Natureza, isto é, substancialmente idêntico ao mundo: Deus sive Natura, dizia Espinosa.
- 3. A escolástica e, posteriormente, a filosofia clássica tentaram estabelecer provas da existência de Deus. cabendo ao filósofo fornecer à fé uma base racional. Kant, reconhecendo que se trata de um uso ilegítimo da razão, reduz essas "provas" a t<sup>í</sup>ês: a) a prova fisico-teológica: a ordem que se manifesta no mundo não pode ser compreendida sem um desígnio superior, uma finalidade; portanto, há um ser inteligente que é a causa dessa ordem das coisas; b) a prova cosmológica: a existência contingente do mundo exige um ser absolutamente necessário; c) a prova ontológica: a idéia de Deus é a de um Ser tendo todas as perfeições; um tal Ser não pode não existir, pois não seria mais o ser possuindo todas as perfeições; faltar-lhe-ia uma, a de existência. Portanto, a idéia de Deus é a única que nos obriga a sair da idéia e afirmar a realidade do objeto da qual ela é a idéia. Contudo, recusando à metafísica suas pretensões ao conheci-mento, Kant conclui que Deus só pode ser conhecido como postulado da razão prática (da moral).
- 4. 0 conceito de divindade possui uma universalidade que se manifesta na oposição, existente em todas as sociedades. entre o \*sagrado e o profano. sendo mesmo anterior a todo tipo de religião. Quanto à crítica da idéia de Deus, dirige-se sobertudo à interpretação de um ser pessoal (o \*panteísmo concebe Deus como imanente ao mundo). Além de \*Nietzsche, que prega "a morte de Deus", muitos ateus reduzem a \*teologia a um problema antropológico, Deus sendo um produto da sociedade (\*Comte. \*Marx) ou da instancia parental (\*Freud). Ver deísmo: teísmo.

devanejo Atitude sonhadora, não do sonha-dor "noturno", mas do sonhador "diurno", con-

duzindo-o à alegria de seu repouso, levando-o a poetizar-se, a relegar à sombra o papel da inteligência e a abrir-se à errância da função do irreal e da \*imaginação criadora. A partir da poética de Bachelard, o devaneio designa o "sonho acordado".

dever (lat. debere) Na concepção kantiana, o dever é a \*necessidade de realizar uma ação por respeito à lei civil ou moral. Após ter respondido à questão teórica "O que posso saber?", pelo estudo das condições a priori do conhecimento, Kant aborda a questão prática (que diz respeito à ação moral): "O que devo fazer?". E define o dever como "a necessidade de realizar uma ação por respeito à lei". Assim, em sua moral, reina um dever, universal, independente das determinações materiais, apenas reduzido às exigências da boa vontade. Portanto, o dever se chama \* imperativo categórico. E o dever mesmo que é o bem, não tendo outra justificativa senão ele mesmo. Supor um bem que nos ditaria nosso dever é um modo impuro de considerar o dever. "A maior perfeição moral possível do homem é a de cumprir seu dever, e por dever".

**devir** (fr. devenir, do lat. devenire: chegar) 1. O problema do devir é colocado claramente por Platão: tudo se passa como se o filósofo, cuja tarefa é a de construir a sophia, graças a esse poder que é o logos, tivesse que conhecer duas posições extremas a fim de ultrapassá-las: a) a de Heráclito, para quem tudo o que existe é conduzido pelo fluxo do devir: nada é, tudo flui, o devir universal é a lei do universo — tudo o que é nasce, se transforma e se dissolve, de tal forma que todo juízo, desde que pronunciado, torna-se caduco e não remete mais a nada; b) a posição antagônica de Parmênides: o Ser não comporta nem nascimento nem morte, o devir só pode ser uma ilusão, o Seré imutável ou não é o Ser — se o Seré assim, nada podemos dizer dele, a não ser que ele é: todo discurso se reduz a isso: o Ser é, o não-Ser não é. Nos dois casos, nenhum saber é possível.

2. Na filosofia aristotélico-escolástica, o de-vir nada mais é que a passagem — por geração, por destruição. por alteração, pelo aumento ou pelo movimento local — da potência ao ato.

Em Hegel. o devir constitui a síntese dialética do ser e do não-ser, pois tudo o que existe é contraditório estando, por isso mesmo, sujeito a desaparecer (o que constitui um elemento constante de renovação). A filosofia tem que "pensar a vida", diz Hegel. quer dizer, pensar a história, o devir dos homens e das sociedades. Assim, a historicidade entra como a dimensão fundamental do real e o devir se torna a verdade mesma do Ser. O pensamento posterior é dominado por essa ampliação do campo da racionalidade: daí ser chamado de dialético. Exemplo disso é a investigação de Marx como filosofia materialista das transformações sociais e como teoria da revolução. Ver historicidade.

Dewey, John (1859-1952) 0 filósofo e educador norte-americano John Dewey foi professor de filosofia, psicologia e pedagogia nas Universidades de Chicago e Columbia (Nova York). Desenvolveu o \*pragmatismo formulado por Peirce e William James, aplicando essa doutrina à lógica e à ética, e defendendo o instrumentalismo ou o experimentalismo em teoria da ciência. Tornou-se célebre por ter fundado a chama-da escola ativa. Sua obra é vasta. Citemos os livros mais importantes: Escola e sociedade (1889), A criança e o currículo (1902). Como nós pensamos (1910), Democracia e educação (1916), Experiência e educação (1938), Ensaios de lógica experimental (1916, 1954). Criticou severamente o sistema tradicional de ensino centrado no mestre, esse monarca da classe. Formulou uma concepção pedagógica segundo a qual a educação deve ser "urna preparação para a vida adulta", seus fins não devendo ser autoritariamente fixados do exterior nem tam-pouco estáticos. A preocupação central de toda construção pedagógica deve ser a experiência, porque toda a pedagogia precisa organizar-se em torno desse fenômeno atual e vivo, que é o problema prático que se põe a criança, seguido do debate no qual ela se engaja para resolvê-lo. A didática se resume no famoso método "do problema", que se desenvolve em cinco fases:

- a) a criança traz um problema (um objeto, uma preocupação etc.. relacionados com sua vida);
- b) definição em comum do problema; c) inspeção dos dados disponíveis; d) formação de uma hipótese de trabalho; e) comprovação da experiência (da validade das informações. dos meios e dos raciocínios). Assim, ao transfigurar a es-cola, Dewey inventou a escola ativa e os métodos ativos. Sua essência consiste em lançar mão das motivações e dos interesses espontâneos da criança para a descoberta, pela experiência pessoal, das informações úteis a serem assimiladas.

diabo (lat. eclesiástico diabolis, do gr. diabo-los: que desune) I. Segundo certos antropólogos, a primeira idéia que os primitivos tiveram de um ser superior foi a de um ser mau.

2. Na teologia cristã, o diabo, também chamado demônio, oriundo da representação judaica de um anjo tentador, logo passou a designar não somente o chefe dos espíritos impuros e maus ("demônios", "anjos maus"), mas o príncipe dos anjos maus (Lúcifer), o inimigo número um do gênero humano, obcecado em privar os homens de sua salvação celeste, e o princípio mesmo do mat personificado. O diabo recebe dois nomes principais: Lúcifer, que é o chefe dos anjos rebeldes contra Deus, considerado como o portador de conhecimento e de liberdade: Satã ou Satanás, que encarna a concupiscência. I er demônio.

diacronia/sincronia Caráter de uma investigação que analisa os fatos em sua história, em seu processo de desenvolvimento, em sua evolução. Segundo Saussure, a diacronia é posterior e deve estar subordinada à sincronia, ou seja, ao estudo do estado da língua numa época determinada. Oriundos da lingüística, os termos diacrônico e sincrônico passam a designar, na filosofia, os dois modos de apreensão de um objeto de conhecimento em função do tempo. Assim, dado um acontecimento, podemos relacioná-lo, seja com os acontecimentos conexos que lhe são contemporâneos (estudo sincrónico), seja com os acontecimentos dos quais é o produto ou, em certos momentos, a causa (estudo diacrônico).

**díade** (do gr. dyas, dyados: grupo de dois) Na filosofia grega, sobretudo a platônica, a díade tanto pode designar a idéia de dualidade quanto um par de contrários utilizados como princípio de explicação (o Grande e o Pequeno, o Uno e o Múltiplo).

dialelo (gr. diallelos) Termo de origem grega para designar o \*círculo vicioso, no qual coisas são demonstradas umas pelas outras; o que deve confirmar uma coisa tem necessidade de ser por ela provado.

dialética (lat. dialectica, do gr. dialektike: discussão) Em nossos dias, utiliza-se bastante o termo "dialética" para se dar uma aparência de racionalidade aos modos de explicação e demonstração confusos e aproximativos. Mas a tradição filosófica lhe dá significados bem precisos.

- 1. Em Platão, a dialética é o processo pelo qual a alma se eleva, por degraus, das aparências sensíveis às realidades inteligíveis ou idéias. Ele emprega o verbo dialeghestai em seu sentido etimológico de "dialogar", isto é. de fazer passar o logos na troca entre dois interlocutores. A dialética é um instrumento de busca da verdade. uma pedagogia científica do diálogo graças ao qual o aprendiz de filósofo, tendo conseguido dominar suas pulsões corporais e vencer a crença nos dados do mundo sensível, utiliza sistematicamente o discurso para chegar à percepção das essências, isto é, à ordem da verdade.
- 2. Em Aristóteles, a dialética é a dedução feita a partir de premissas apenas prováveis. Ele opõe ao silogismo científico, fundado em pre-missas consideradas verdadeiras e concluindo necessariamente pela "força da forma", o silo-gismo dialético que possui a mesma estrutura de necessidade, mas tendo apenas premissas prováveis, concluindo apenas de modo provável.
- 3. Em Hegel. a dialética é o movimento racional que nos permite superar uma contradição. Não é um método, mas um movimento conjunto do pensamento e do real: "Chamamos de dialética o movimento racional superior em favor do qual esses termos na aparência separa-dos (o ser e o nada) passam espontaneamente uns nos outros. em virtude mesmo daquilo que eles são, encontrando-se eliminada a hipótese de sua separação". Para pensarmos a história, diz Hegel, importa-nos concebê-la como sucessão de momentos, cada um deles formando uma totalidade, momento que só se apresenta opondo-se ao momento que o precedeu: ele o nega manifestando suas insuficiências e seu caráter parcial; e o supera na medida em que eleva a um estágio superior, para resolvê-los\_ os problemas não-resolvidos. E na medida em que afirma urna propriedade comum do pensamento e das coisas, a dialética pretende ser a chave do saber absoluto: do movimento do pensamento. poderemos deduzir o movimento do mundo: logo, o pensa-mento humano pode conhecer a totalidade do mundo (caráter metafísico da dialética).
- 4. Marx faz da dialética um método. Insiste na necessidade de considerarmos a realidade socioeconómica de determinada época como um todo articulado, atravessado por contradições específicas, entre as quais a da luta de classes. A partir dele, mas gracas sobretudo à contribui-

ção de Engels, a dialética se converte no método do materialismo e no processo do movimento histórico que considera a Natureza: a) como um todo coerente em que os fenômenos se condicionam reciprocamente; b) como um estado de mudança e de movimento: c) como o lugar onde o processo de crescimento das mudanças quantitativas gera. por acumulação e por saltos, mutações de ordem qualitativa: d) como a sede das contradições internas. seus fenômenos tendo um lado positivo e o outro negativo. um passado e um futuro. o que provoca a luta das tendências contrárias que gera o progresso (Marx-Engels).

diálogo (gr. dialogus, de dialegesthai, lat. dialogus: conversar) I. Para Sócrates e Platão, o diálogo consiste na forma de investigação filosófica da verdade através de uma discussão entre o mestre e seus discípulos, cabendo ao mestre levá-los a descobrir um saber que trazem em si mesmos mas que ignoram.

- 2. Para o pensamento fenomenológico e existencialista\_ o diálogo é uma troca recíproca de pensamentos através da qual se realiza a cornumcação das consciências.
- 3. O pensamento liberal reduziu o diálogo a um mero esforço de conciliação nas disputas concernentes às questões trabalhistas envolvendo o patronato e os sindicatos, a preocupação dominante sendo a de resolver tais problemas a fim de se evitar o confronto pelas greves.
- 4. Dialogar tanto pode significar aceitar o risco de não ver prevalecer seu ponto de acordo quanto ao essencial, quanto acreditar que. para além dos interesses e das opiniões que opõem os homens entre si, exista um lugar comum dependendo de um outro registro do ser do homem (distinto do mundo sensível) e que seja possível tomar uni caminho capaz de superar as particularidades individuais (e passionais) e impor urna universalidade (caminho da verdade).

Diálogo sobre os dois maiores sistemas do inundo (Dialogo soprai due massimi sistemi del mondo mlemaico e copernicano) Obra fundamental de \*Galileu em que defende o modelo heliocênudco de universo, proposto por \*Copérnico, contrastando-o com o modelo geocêntrico, de Ptolomeu, desenvolvendo assim a nova concepção de \*cosmo que será uma das características básicas da ciência moderna. A publicação desta obra em 1632 será um dos principais fatores que levarão à condenação de Galileu e de suas teorias científicas pela Igreja em 1633. Ver geocentrismo; heliocentrismo.

**dianoia** Termo grego que pode ser traduzido por "pensamento", "intelecto". "espírito". A dianoia é o pensamento discursivo, enquanto elaboração, explicitação ou desenvolvimento da \*noese ou \*nous, isto é. da razão intuitiva que capta de modo imediato o real (Aristóteles. Tratado da alma, III). Neste sentido, a dianoia é inferior ao nous, já que depende deste.

**dicotomia** (do gr. dichotomia: divisão em dois, bifurcação) Divisão de uma classe de fenômenos em duas partes, cujas diferenças são contraditórias. Ex.: a classe animal em pedestres e não-pedestres.

Diderot, Denis (1713-1784) 0 escritor e filósofo francês (nascido em Langres) Denis Diderot. homem de vasta cultura e de extraordinária capacidade de trabalho, notabilizou-se sobre-tudo por ter sido o organizador da \*Enciclopédia, obra coletiva composta de 20 volumes e tentando congregar a \*totalidade dos saberes existentes. Trata-se de uma obra prospectiva, isto é, aberta ao progresso indefinido dos conhecimentos humanos. Além de romancista (A religiosa), contista e crítico de arte, Diderot foi também um filósofo original. Em 1746. escreveu seus Pensamentos filosóficos, nos quais revelava ainda um pensamento deísta. logo abandonado por uma posição panteísta. Pensa-dor político liberal até 1765. assumiu, daí em diante, a causa dos oprimidos. Assim, tomou partido pela resistência popular à opressão, não somente clerical, mas do regime feudal. Cons-ciente de que "só falta ao povo luzes", tornou-se um revolucionário. Escreveu ainda: Cartas sobre os cegos (1749). Conversação com d'Alembert (1769), Pensamentos sobre a interpretação da natureza (1754), Ensaio sobre os reinos de Cláudio e de Nero (1778).

diferença (lat. differentia) Relação de alteridade existente entre duas coisas que possuem elementos idênticos. Quando comparamos dois objetos, eles apresentam semelhanças e diferenças, as diferenças podendo ser de atributos acidentais ou de qualidades essenciais. Aristóteles e a escolástica chamam de "diferença específica" o caráter que distingue uma espécie das outras do mesmo gênero. Tomada nesse sentido.

ela se encontra na base de toda definição e de toda classificação. A diferença máxima entre dois objetos, que não têm nenhum traço em comum, é sua contradição.

dilema (gr. dilemma, de di: duas vezes, e lemma: princípio, premissa) 1. Forma de alter-nativa da qual, dos dois membros aceitos como premissas ou princípios, só podemos tirar uma consegüência. Ex.: o dilema de Aristóteles: ou devemos filosofar, ou

não devemos filosofar; ora, para sabermos se devemos filosofar, precisamos filosofar; e para sabermos se não deve-mos filosofar, precisamos ainda filosofar; conclusão: devemos filosofar.

2. Situação embaraçosa em que nos encontramos. devendo escolher necessariamente entre dois partidos ou pontos de vista rejeitáveis caso não fôssemos obrigados a escolher. Ex.: o dile-ma do cirurgião diante da situação de ter que sacrificar a mãe ou o filho no momento do parto; não podendo salvar ambos, precisa optar.

Dilthey, Wilhelm (1833-1911) 0 filósofo alemão Wilhelm Dilthey engajou-se numa via de pensamento (aberta por Schopenhauer e Nietzche) valorizando a chamada "teoria da visão cio mundo" (Weltanschauung), em que "viver é apreciar". avaliar, escolher, dar sua "interpretação" ao mundo natural: cada sistema filosófico tem por verdade a psicologia de seu autor, sua "visão do mundo", exprimindo-se numa "maneira de ver" que é "uni modo de ser'. Sua obra fundamental é a Introdução ao estudo das ciências humanas (1883). na qual critica a concepção positivista da \*explicação (causal e racionalista) e procura compreender a realidade humana, essencialmente social e histórica. A ciência de base, sobre a qual devem repousar as (eisteswissenschaften (ciências do espirito), por oposição às Naturwissenschaften (ciências da natureza), é a psicologia enquanto estudo do indivíduo como consciência e como unidade psicofísica. Compreender não é explicar, é conhecer intuitivamente por uma participação vivida. Portanto, temos necessidade de uma psicologia compreensiva descritiva e analítica que reconheça a unidade estrutural da individualidade e seu modo de ser no mundo ("seu estilo", diz Dilthey). O leitmotiv de Dilthey: "Explicamos a natureza, mas compreende-mos o homem." Em sua outra obra básica, O mundo do espítio, Dilthey mostra que as idéias da filosofia baseada nas ciências físicas e naturais não podem satisfazer um pensamento preocupado em entender o valor de nossa vida, em estudar, não sua gênese ou sua história, mas seu fundamento: "A vida não nos é dada imediata-mente, ela nos é explicada pela objetivação do pensamento". Ao pretender dar um fundamento às ciências particulares do homem, da sociedade e da história, Dilthey postula a criação de novos métodos e de conceitos psicológicos mais sutis adaptados à vida histórica: além disso, procura evidenciar. em todas as manifestações humanas, a totalidade da vida psíquica, a ação do homem todo, com sua vontade, sensibilidade e imaginação.

**Diodoro de Tiro** Filósofo grego do séc.11 a.C. Foi discipulo de Critolau e o sucedeu como chefe da escola peripatética em Atenas. Interessando-se principalmente pela filosofia moral, procurou conciliar a ética dos estóicos com a dos epicuristas.

Diógenes, o Cínico (c.400-c.25 a.C.) Filósofo grego, nascido cm Sinope. um dos principais representantes da escola cínica, viveu em Atenas. Sua filosofia consistia em desprezar a riqueza e rejeitar as convenções sociais\_ defendendo a autosuficiência: vivia em um tonel. Conta-se que quando caminhava um dia com uma lanterna acesa na mão em plena luz do sol, alguém perguntou-lhe o que fazia e Diógenes respondeu: "Procuro um homem". Numa via-gem que fez de Atenas para Egina, foi capturado por piratas que o venderam como escravo a um rico homem de Corinto, que lhe restituiu a liberdade. Alexandre. o Grande, foi visitá-lo em Corinto e perguntou-lhe se desejava alguma coisa: "Sim, que te afastes um pouco, pois estás encobrindo o Sol"

Diógenes da Babilônia ou de Selêucia Filósofo grego estóico do sec.11 a.C. Foi discípulo de Crisipo. E considerado um dos mais importantes filósofos da escola estóica. Envia-do, juntamente com Critolau e Carnéales, pelos atenienses, em 156 a.C., para ensinar filosofia em Roma, os seus ensinamentos não agradaram aos romanos mais antigos, que conseguiram a expulsão dos três.

Diógenes Laércio Biógrafo grego do séc.11I da era cristã; escreveu uma obra (em dez volumes) sobre os filósofos gregos, conhecida sob o título de Vida, doutrinas e sentenças dos filósofos ilustres, que é a única fonte de informações sobre muitos dos filósofos ali mencionados.

dionisíaco Termo utilizado por \*Nietzsche, derivado do deus Dioniso, deus da embriaguez, da inspiração e do entusiasmo, para designar a \*vontade de potência, cujo enfraquecimento po-demos encontrar na massa do rebanho: ela é a pulsão fundamental da vida. Contra a moral do pecado, precisamos querer viver, declara Nietzsche, pois é o "instinto" que representa o poder criador da vida. Ao combater a transcendência, defende a idéia de que o homem deve ser ultra-passado num esforço de criação pessoal. Donde a necessidade de uma transmutação dos valores: o bem encontra-se na exaltação do sentimento de poder: o mal, em tudo que o contraria. Oposto a \*apolíneo.

dionisíaco/dionisismo Ver apolíneo/apolinismo.

**direito** (lat. directos: reto, correto) 1. Em seu sentido vulgar, poder moral que alguém tem de possuir. Fazer ou exigir uma coisa, seja aquilo que é conforme a uma regra precisa (ter direito a, ter um direito sobre), seja aquilo que é simplesmente permitido (ter o direito de).

- 2. Direito positivo: conjunto das nonnas qu das leis criadas pelos homens, suscetíveis de reger determinada sociedade numa determinada época.
- 3. Direito natural: aquele que resulta da própria natureza do homem, superior a toda convenção ou legislação positiva, sendo inalienável. "Aquilo que se convencionou chamar de teoria do direito natural, ao lado do direito real, isto é. positivo, criado pelos homens e, por conseguinte, variável, um direito ideal, natural, imutável\_ que ela identifica com ajustiça...; ela considera a natureza como a fonte de onde emanam as normas do direito ideal e justo. A natureza, a saber, a natureza em geral ou a natureza do homem em particular, desempenha o papel de autoridade normativa, isto é, criadora de normas" (Hans Kelsen). Assim, para os teóricos do direito natural. o direito é o conjunto das leis necessárias, universais. deduzidas pela razão da natureza das coisas e que serviria de fundamento para o direito positivo.

Existe uma oposição fundamental entre direito e fato. Um fato se impõe pela força de sua existência, enquanto o direito é legítimo. Num nível vais propriamente filosófico, distinguimos as verdades de direito e as verdades de fato: as primeiras não dependem em nada dos acontecimentos, podendo ser afirmadas não importa onde e não importa quanto: dois e dois são quatro; quando às

segundas, dependem de um acontecimento, não podendo ser afirmadas antes que o acontecimento se produza; ex.: Descartes morreu em 1650.

discreto (lat. discretos) Ver descontínuo.

**discursivo** (lat. medieval discursivos) Diz-se do modo de conhecimento mediato, ou seja, que atinge seu objetivo através das etapas de um raciocínio ou de uma demonstração. Além da forma intuitiva de conhecimento, diz Descartes, a dedução é necessária, porque nem tudo pode ser conhecido diretamente. A conclusão de um raciocínio matemático só é atingida de modo dis-cursivo. por uma seqüência de proposições que se encadeiam necessariamente umas às outras.

discurso (lat. discursos: conversação) I. Na acepção tradicional, o discurso não é uma simples seqüência de palavras, nias um modo de pensamento que sc opõe à intuição. Freqüente-mente denominado "pensamento discursivo". ele é um pensamento operando num raciocínio, seguindo um percurso, atingindo seu objetivo por uma série de etapas intermediárias: movi-mento do pensamento indo de um juízo a outro juízo, percorrendo (discurso) um ou vários intermediários antes de atingir o conhecimento. Os lógicos introduziram a expressão "universo do discurso" para designar o conjunto ao qual vinculamos, pelo pensamento, os objetivos dos quais falamos.

2. A filosofia contemporânea. especialmente a filosofia da linguagem. a hermenêutica e o existencialismo, valoriza a análise do discurso como método próprio à filosofia. considerando o dis-curso não apenas como o simples texto, mas como o próprio campo de constituição do significado em que se estabelece a rede de relações semânticas com a visão de mundo que pressupõe.

Discurso do método (Discours de la méthode) Obra de Descartes publicada em 1637. constituindo sua verdadeira autobiografia intelectual, na qual expõe os princípios de sua filosofia "para bem conduzir sua razão e procurar a verdade nas

ciências". Trata-se na realidade da introdução filosófica a três tratados científicos de Descartes, Dióptica, A4eteoros e Geometria. Seu objetivo, opondo-se à ciência tradicional e à filosofia especulativa dos antigos, é o de construir uma filosofia e estabelecer regras firmes permitindo ao homem tornar-se "mestre e possuidor da natureza". Estas regras são a da certeza ou evidência ("Jamais aceitar como verdadeira coi-sa alguma a não ser que se imponha a mim como evidente"), a da análise ("Dividir cada dificuldade a ser examinada em tantas partes quanto possível e necessário para resolvê-la"), a da síntese ("Conduzir por ordem meus pensamentos, começando pelos mais simples e mais fáceis de serem conhecidos, para atingir paulatina e gradativamente o conhecimento dos mais com-plexos") e a da enumeração ("Fazer enumerações tão exatas e revisões tão gerais dando-me a garantia de não omitir nada"). Ver método.

disjuntivo (lat. disjunctivos) Que expressa alternativa, que se expressa por meio do emprego do conectivo ou: ele virá ou não virá. Ver juízo; terceiro excluído, princípio ou lei, do.

distinção (lat. distinctio) Operação que tem por efeito isolar, do ponto de vista da percepção ou do pensamento, o elemento distinguido da-quilo que o cerca. A reflexão filosófica estabelece duas distinções: a) a distinção real, efetuada pelo sujeito sobre objetos realmente diferentes uns dos outros: b) a distinção lógica, criada pelo próprio sujeito.

distinto (lat. distinctus, de distinguere: separar bem) I. Em \*Descartes, caráter de uma percepção ou de um conceito que os torna evidentes c, como tais, critérios da verdade. Opõe-se a confuso. Com a clareza (uma idéia é clara quando ela é "presente e manifesta a um espírito atento"), a distinção define a \*evidência, critério da verdade. O conhecimento distinto é aquele "que é de tal forma preciso e diferente de todos os outros. que só compreende em si aquilo que parece manifestamente àquele que o considera como deve".

2. Para \*Leibniz, a distinção de uma idéia não se faz relativamente a outras idéias, pois ela é distinta em si mesma, pelo conhecimento de seus elementos constitutivos.

**divindade** (lat. divinitas) 1. Noção mais ampla que a de \*Deus. designando tudo o que é sobrenatural ou superior ao homem, podendo ser pessoal ou impessoal.

2. Nas religiões monoteístas, qualidade que caracteriza a essência metafísica de Deus, quer dizer, aquilo pelo qual ele é Deus.

divisão (lat. divisio) I. Separação de um objeto em suas partes. 2. Operação lógica pela qual distinguimos e separamos, na extensão de um conceito, as diferentes classes ou espécies que ele compreende.

divisão do trabalho Ver trabalho.

**dogma** (lat. e gr. dogma: opinião, crença, ponto de vista) 1. Doutrina ou opinião filosófica transmitida de modo impositivo e sem contestação por uma escola ou corrente de pensamento, fazendo apelo a uma adesão incondicional.

2. Doutrina religiosa fundada numa verdade revelada e que exige o acatamento e a aceitação incondicionais por parte dos fiéis. No catolicismo, o dogma possui duas fontes: as Escrituras e o Magistério da Igreja. Está contido, em substância, no credo ou símbolo dos Apóstolos (Concílio de Nicéia, ano 325). Assim, os dogmas da Trindade e da Imaculada Conceição. por exemplo, são "verdades reveladas" estabeleci-das pela Igreja como fundamentais e incontestáveis, mesmo que pareçam desafiar a razão. Ver dogmática; dogmatismo.

**dogmática** (lat. dogmaticus, do gr. dogmatikós) 1. Diz-se da pessoa que afirma uma opinião ou emite um ponto de vista de modo doutoral e categórico, sem admitir contestação ou crítica.

- 2. Parte da teologia que tem por objeto de estudo os dogmas da fé.
- 3. É dogmática, por oposição a crítica, diz Kant, toda pretensão do conhecimento de atingir o absoluto. Ex.: a metafísica dogmática.

dogmatismo 1. Toda doutrina ou toda atitude que professa a capacidade do homem atingir a certeza absoluta; filosoficamente, por oposição ao ceticismo, o dogmatismo é a atitude que consiste em admitir a possibilidade, para a razão humana, de chegar a verdades absolutamente certas e seguras.

- 2. No sentido vulgar, atitude que consiste em afirmar alguma coisa, de modo intransigente e contundente, sem provas nem fundamento.
- 3. Toda atitude de conhecimento que consiste em acreditar estar de posse da certeza ou da verdade antes de fazer a crítica da faculdade de conhecer (Kant).
- 4. A tradição marxista utiliza o termo "dogmatismo" para qualificar a tendência de se con-gelar uma teoria em fórmulas estereotipadas, cortando-as da prática e da análise concreta: "O marxismo não é um dogma. mas um guia para a ação" (Engels).
- 5. Observemos que, desde a Antigüidade, existem os filósofos céticos e os filósofos dogmáticos. Os primeiros se recusam a crer nas verdades estabelecidas, enquanto os segundos defendem as verdades de sua "escola". E com a representação kantiana da história da filosofia que o termo "dogmatismo" adquire um sentido novo: o criticismo só se define opondo-se aos dois perigos inversos, o empirismo e o dogmatismo. O dogmatismo consiste em crer que a razão pode edificar sistemas sólidos sem ter sido antes depurada pela crítica (cf. sentido 3). Kant visa às filosofias de Leibniz e de Wolf, nas quais o conhecimento se desenvolve a priori, sem recorrer à experiência: visa também ao empirismo, que reduz tudo à experiência, sem se inter-rogar sobre as formas a priori.

**doutrina** (lat. doutrina: ensinamento, teoria) Conjunto sistemático de concepções de ordem teórica ensinadas como verdadeiras por um au-tor, corrente de pensamento ou mestre. Ex.: a doutrina de Tomás de Aguino, a doutrina do liberalismo.

doxografía (do gr. doxa: opinião, e graphein: escrever) Complicação das doutrinas ou opiniões (dosa) de filósofos, de forma sintética ou resumidas. As doxografías são as primeiras "histórias" da filosofia, sendo considerada a primeira a obra de \*Teofrasto, discípulo de Aristóteles, intitulada Opiniões dos físicos. A mais famosa das doxografías da Antigüidade é a de \*Diógenes Laércio, Vidas, doutrinas e sentenças dos filósofos ilustres, na qual encontramos uma exposição sistematizada segundo as doutrinas das diferentes escolas, ao contrário da obra de Teofrasto, puramente cronológica.

dualismo (do lat. dualis: em número de dois) 1. Na filosofia, o termo "dualismo" é freqüentemente empregado em referência a Descartes, cujo sistema filosófico repousa no dualismo do pensamento e da extensão: portanto, doutrina segundo a qual a realidade é composta de duas substâncias independentes e incompatíveis.

2. Toda doutrina que admite, num domínio qualquer, dois princípios ou realidades irredutíveis: matéria e vida, razão e experiência, teoria e prática etc. A essa concepção, que requer dois princípios irredutíveis de explicação, opõe-se o monismo, doutrina que afirma a unidade do ser na multiplicidade de seus atributos e de suas manifestações. Ver monismo; pluralismo.

Dühring, Karl Eugen (1833-1921) Filósofo, jurista e economista alemão, nascido em Berlim. Discípulo de \*Feuerbach e pensador polêmico, Dühring procurou unir o \*positivismo ao \*materialismo. Suas teses foram atacadas por Engels em seu Anti-Dühring (1878). Principais obras filosóficas: Dialética natural (1861), Filosofia da realidade (1895).

Dummett, Michael Anthony Eardley (1925-) Filósofo inglês. catedrático de lógica na Universidade de Oxford e professor visitante em diversas universidades americanas. Tem participado ativamente do movimento contra a discriminação racial na Grã-Bretanha. Pode ser con-siderado um dos principais filósofos da lingua-gem na tradição da filosofia \*analítica. Seu trabalho é voltado sobretudo para o desenvolvi-mento da lógica intuicionista. No campo da filosofia da linguagem, notabilizou-se como intérprete de \*Frege e de \*Wittgenstein, desenvolvendo principalmente uma semântica baseada, não na noção de verdade, mas na de justificabilidade da asserção da sentença. E autor de: Frege, The Philosophy of Language (1973), The Justification of Deduction (1973), Elements of Intuitionism (1977), Truth and other enigmas (1978), Immigration: where the debate goes wrong (1978), The Interpretation of Frege's Philosophy (1981), The logic basis of metaphysics (1991).

Duns Scotus, John (c.1265-1308) Francis-cano de origem escocesa, de cuja vida pouco se conhece, estudou nas Universidades de Oxford e Paris, tendo sido professor nesta última, conhecido como Doctor subtilis, o doutor sutil. A originalidade de Duns Scotus, em relação A. tradição escolástica a que pertence, está em sua valorização do indivíduo, tanto do ponto de vista metafísico, ao estabelecer a inteligibilidade

como uma propriedade do singular, contraria-mente às doutrinas platônica e aristotélica então dominantes, quanto do ponto de vista ético, ao defender o livre-arbítrio. A respeito da querela dos \*universais, sua posição é a de que o indivíduo é inteligível em virtude do caráter formal do princípio de individuação — a haecceitas (a "ecceidade", aquilo que faz de um indivíduo o que ele é, como indivíduo). Assim, Sócrates, além de ter a forma de um ser humano, o que o define, possui também a "socrateidade", uma propriedade individual sua, um princípio formal que o distingue, enquanto Sócrates, de todos os outros seres humanos. Suas principais obras são a Opus parisiensis ("Obra de Paris") e a Opus oxoniensis ("Obra de Oxford"), também conhecida como Ordinatio, ambas provavelmente compilações por seus discípulos de seus cursos. Sua filosofia, e a de seus seguidores, é conhecida como escotismo. Ver ecceidade: individual.

**duração** (lat. medieval duratio) 1. Em seu sentido genérico, parte finita do \*tempo: duração de um raciocínio. Em filosofia, distinguimos o tempo e a duração. O tempo é a medida da duração. diz Descartes. Por sua vez, Leibniz opõe o tempo à duração como o espaço A. extensão, a duração sendo a ordem de sucessão entre as percepções reais.

2. Bergson opõe a duração (durée) ao tempo. Para ele, o tempo é a idéia matemática que fazemos da duração para raciocinar. A duração só pode ser apreendida por intuição, ao passo que o tempo é apreendido pela inteligência que divide e quantifica; válida para aquilo que é da ordem da quantidade, a inteligência fracassa em apreender o qualitativo (a duração): o tempo matematizado de nossos relógios não passa de uma falsa representação (espacial) da duração real e concreta, que escapa à quantificação. Portanto, a duração é uma realidade concreta, a trama mesma do devir da consciência, que só pode existir como tal caso se lembre de seu passado, mas inventando a cada instante para adaptar-se ao presente.

Durkheim, Émile (1858-1917) Sociólogo e filósofo francês considerado o fundador da sociologia científica. Procurou elaborar uma ciência do fato social. marcada por uma preocupação ética. buscando caracterizar o fato social como fenômeno coletivo, valorizando inclusive a interpretação histórica. Assim, estudou a criminalidade em seu De la division du travail social (1893), o suicídio em seu Le suicide (1897), e a magia em Les formes élémentaires de la vie religieuse (1912), que constituem aplicações de seu método de análise apresentado em Les règles de la méthode sociologique (1895). Exerceu grande influência no desenvolvimento da socio-logia no séc.XX.

Dussel, Enrique (1934-2003) Filósofo argentino (nascido em Mendoza) de renome inter-nacional. Filosofia, teologia e história são os passos sucessivos dos estudos de Dussel. Mas todos convergem para uma preocupação dominante: a América Latina. Após uma formação tradicional em seu país, parte para a Europa (Espanha e França) onde confessa ter descoberto a América Latina. Essa experiência européia e o contato marcante com Paul Ricoeur, Husserl e Heidegger levaram-no a assumir racionalmente a pretensa e afirmada "barbárie" de seu povo. De volta à Argentina (1966), aí permanece até o retorno do peronismo, quando se exila no México, onde se converte numa espécie de "apóstolo" da filosofia da libertação, movimento por ele liderado em 1972. Desde então, constrói todo um conjunto de categorias novas de análise, visando buscar uma explicação racional da realidade latino-americana. História e razão, anedota e conceito convivem e se interpenetram na imensa obra de Dussel. Para ele, toda filosofia que aspire a ter vigência e universalidade precisa ser um pensar a partir de uma situação. Em seu caso, a situação latino-americana na qual vive-mos, sofremos, somos explorados, e que tenta-mos mudar. Porque, na realidade latino-americana, a função primordial do filósofo é liberta-

dora, criticando todas as ideologias que ocultam a dominação e pensando o processo de libertação a partir da realidade concreta e vivida do povo. Obras principais: Caminos de liberación latinoamericana I: Interpretación histórica de nuestro continente latinoamericano (1972), América Latina, dependencia y liberación (1973), Para una ética de la liberación latinoamericana (1973), Método para una filosofía de la liberación: Superación analéctica de la dialéctica hegeliana (1974), Introducción a la filosofía de la liberación latinoamericana (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1977), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberación (1978), Filosofía de la liberació

dúvida (do lat. dubitare: hesitar, vacilar), 1. Incapacidade de determinar se algo é verdadeiro ou falso ou de decidir pró ou contra alguma coisa.

2. Dúvida cética: suspensão definitiva do juízo, nada afirmando ou nada negando, o sujeito instalando-se na posição: "nada sei".

Dúvida metódica: método de conhecimento que tem por objetivo descobrir a verdade, consistindo em considerar provisoriamente como falso tudo aquilo cuja verdade não se encontra assegurada. Trata-se da dúvida cartesiana, destinada a ser um método utilizado para atingir uma certeza maior do que as certezas da vida cotidiana, caracterizada pelo fato de ser indubitável. O cogito ergo sum será o indubitável, correspondendo, intelectualmente, à alavanca de Arquimedes e permitindo eliminar-se toda possibilidade de dúvida. O caráter voluntário e metódico dessa dúvida aparece claramente no recurso ao "gênio maligno", simples hipótese usada por Descartes para permanecer na dúvida enquanto não conseque encontrar o indubitável.



**ecceidade** (lat. ecceitas, derivado de ecce: eis) Na filosofia escolásica, a ecceidade ë aquilo que permite a um indivíduo ser ele mesmo, distinto de todos os outros. Sinônimo de \*ipseidade, poderíamos traduzir esses termos por individualidade. Retomada pelos existencialistas, por referência ao \*Dasein heideggeriano, a ecceidade passou a designar o fato de ser-aí (no mundo).

Eckhart, Johannes, dito Mestre (1260-1327) Teólogo e místico alemão (nascido em Hochheim), mais conhecido como Mestre Eck-hart, considerado o criador da linguagem filosófica alemã e o fundador do misticismo ocidental. Depois de algumas viagens a Paris, ensinou cm Estrasburgo e, em seguida, em Colônia. onde respondeu a um processo de heresia que culminou com a condenação de toda a sua obra. Seu pensamento, uma mescla de aristotelismo, agnosticismo, neoplatonismo e de concepções árabes, levava ao panteísmo. Preocupado em esclarecer o que Deus não é, chegou à conclusão de que Deus não existe, porque a existência é uma imperfeição para o Absoluto. Seus Tratados e sermões o situam na origem da mística ocidental. Sua importância filosófica, porém, se deve a seu modo de demonstração. Hegel o considera o precursor de sua dialética. Escreveu ainda: Opus tripartitum e Quaestiones.

**ecletismo** (fr. écletisme, do gr. eklektikós de eklegein: esconder) Método filosófico que consiste em retirar dos diferentes sistemas de pensamento certos elementos ou teses para fundi-los num novo sistema. Também é uma escola de filosofia, cujo principal representante é Victor

Cousin (1792-1867), que procurou construir uma doutrina escolhendo em outros sistemas as teses que lhe pareciam verdadeiras. "O ecletismo é um método histórico que supõe uma filosofia avançada capaz de discernir o que há de verdadeiro e o que há de falso nas diversas doutrinas, e, após tê-las extraído e depurado pela análise e pela dialética, de dar a todas uma parte legítima numa doutrina melhor e mais ampla." Ver Cousin.

efeito (lat. effectus: realização, execução) Todo fenômeno considerado como o produto ou resultado de uma causa eficiente. Em outras palavras, é o termo correlativo de \*causa, sendo sua realização. E conhecida a expressão do determinismo vulgar: "não há efeito sem causa" (cada termo sendo definido um pelo outro).

efetivo (lat. effectivus) 1. Aquilo que constitui o produto de um efeito, devendo sua realidade a um encadeamento causal.

2. Para Hegel, o efetivo é o "plenamente real", vale dizer, aquilo que, na empiria, responde à necessidade descrita pelo movimento dialético do pensamento.

eficácia (lat. efficacia). 1. Propriedade de uma coisa ou de uma pessoa de poder agir efetivamente.

2. Toda causa real ou todo poder capazes de produzir um efeito.

eficiente, causa Na terminologia escolástica, derivada de Aristóteles, a causa eficiente, distinguindo-se da causa final, mas pressupondo-a, designa o ato criador pelo qual um efeito é produzido. Posteriormente, a expressão "causa eficiente" passou a englobar, virtualmente, to-das as transcrições filosóficas da \*causalidade científica (com exceção das causas cuja descrição é redutível a termos puramente materiais). Ver causa.

**ego** 1. A palavra latina ego, que significa "eu", é utilizada, em geral, para designar o sujeito substancial ou o "eu" transcendental, ou seja, o "eu" que, para além do empirismo, condiciona a experiência e as representações.

2. Ego transcendental: na fenomenologia de Husserl, designa o próprio sujeito, mas na medida em que se distingue de suas operações e coloca entre parênteses a consciência psicológica.

**egocentrismo** (do lat. ego: eu, e centrum: centro) Tendência espontânea do sujeito de con-verter-se no centro do mundo, de tudo referir a seu ponto de vista próprio e de só se interessar pelos outros na medida em que eles servem a seus interesses.

eidética (al. eidetisch, do gr. eidetikós: que concerne ao conhecimento) 1. Termo de utilização recente, notadamente na \*fenomenologia de Husserl, para caracterizar aquilo que se refere às essências, por oposição ao suporte fatual que depende de outras ciências. A fenomenologia não deve se preocupar mais com a existência dos "vividos de consciência" do que a geometria com a existência das figuras traçadas no quadro: "A geometria e a fenomenologia, enquanto ciências de essência, não comportam nenhuma contestação referente A. existência mundana" (Husserl). Assim, por oposição às coisas mesmas, a eidética é a "ciência" das formas das coisas no espírito.

2. Ciências eidéticas são as que tomam por objeto as relações entre as \*essências ideais (lógica e geometria); é a intuição eidética que nos permite apreender as essências; redução eidética consiste em se passar do fenômeno empírico ou existencial à sua essência

Einstein, Albert (1879-1955) Considerado o maior cientista de nosso século, o alemão Albert Einstein (nascido em Ulm) tem sua importância no campo da filosofia, porque, ao escrever Mein Welthild (1934) (traduzido por

Como eu vejo o mundo), apresenta-se, no dizer de Alexandre Koyré, como "a revanche de Des-cartes sobre os positivistas". Seu livro reflete bem uma teoria metafísica de cientista. Mesmo admitindo a crítica de Hume, ele se recusa a eliminar a especulação metafísica. Sem dúvida, os sentidos constituem a fonte do conhecimento. Contudo. "as noções presentes em nosso pensa-mento e em nossas expressões da linguagem são todas, do ponto de vista lógico, criações livres do pensamen to e não podem ser obtidas das experiências sensíveis por via indutiva". O ape-go de Einstein ao \*determinismo, que o impediu de aceitar as relações de indeterminação de Heisenberg, levou-o a certo \*espinosismo e a uma "religião cósmica" suscetível de fundar, segundo ele, a ordem descoberta pelas ciências. Ele recusa um Deus justiceito e a Providência, mas aceita, como Descartes, um Deus geômetra: "Na base de todo trabalho científico um pouco delicado encontra-se uma convicção análoga ao sentimento religioso que o mundo é fundado sobre a razão e pode ser compreendido. Essa convicção, ligada a um sentimento profundo de uma razão superior, que se manifesta no mundo da experiência, constitui para mim a idéia de Deus: na linguagem ordinária, podemos chamá-la de panteísta" (Espinosa).

**elã vital** A expressão francesa élan vital (em português, "elã vital") é utilizada por Bergson para designar um impulso original de criação de onde provém a vida e que, no desenrolar do processo evolutivo, inventa formas de complexidade crescente até chegar, no animal, ao ins-tinto e, no homem, à intuição, que é o próprio instinto tomando consciência de si mesmo e de seu devir criador.

**eleatas** Filósofos pré-socráticos da escola eleática (da Eléia, antiga cidade no sul da Itália), fundada por Xenófanes e a que pertencem Parmênides e Zenào de Eléia, que afirmam a identidade absoluta do ser consigo mesmo e a impossibilidade do devir e do movimento. "Quanto à nossa tribo eleata, que começou com Xenofonte, ela expõe o que se denomina Tudo é Um" (Platão).

**elemento** (lat. elementum) 1. Segundo uma longa tradição, remontando a Empédocles e, em seguida, aos estóicos, os elementos são os "ingredientes" constitutivos de toda matéria: água, fogo, ar e terra. Alguns alquimistas acrescentaram um quinto elemento: o éter ou \*quinta-essência. Nos sécs.XVIII e XIX. eram chamados elementos o que hoje denominamos corpos simples.

2. São considerados elementos de uma ciência, os princípios e os primeiros conceitos a partir dos quais é construída dedutivamente: os elementos da álgebra.

**emanação** (lat. emanatio) Diferentemente da criação, a emanação é um processo segundo o qua] Deus ou o Ser criador gera ou produz os seres particulares que constituem o universo. sem que haja descontinuidade nesse processo de geração. A emanação implica a sucessão dos seres no tempo e, por conseguinte, o devir. Ex.: o bramanismo repousa na idéia de uma emanação contínua dos seres finitos a partir do infinito; segundo a Cabala, os Sephirots nascem por emanação do Absoluto; segundo o neoplatonismo, o Real é constituído de emanações a partir do Uno, através da Inteligência e da Alma.

**emanatismo** Doutrina panteísta segundo a qual o universo não foi criado por um ato livre do poder divino, mas procedeu (ou emanou) necessariamente de Deus pelo efeito de urna lei da própria natureza divina.

**emergência** (do lat. emergere: mergulhar) Termo utilizado pelos filósofos para designar o fato de um fenômeno brotar de um outro, não podendo ser analisado em termos de explicação causal. Assim, um fenômeno é denominado emergente quando é impossível, a partir das leis disponíveis no momento, fornecer-lhe uma explicação causal. Por isso, a emergência se reduz a uma constatação, sendo relativa a um estado histórico do desenvolvimento das ciências.

Emerson, Ralph Waldo (1803-1882) Filósofo romântico norte-americano, nascido em Boston, estudou na Universidade de Harvard. Influenciado por pensadores românticos como Schelling, desenvolveu uma filosofia idealista, sobretudo em sua principal obra, Nature (1836). Nietzsche e Bergson foram seus admiradores. Mais recentemente tem havido urna retomada do interesse por suas idéias críticas da sociedade industrial e da cultura de massas.

Empédocles (483-430 a.C.) Filósofo grego (nascido em Agrigento) pré-socrático, Empédocies propôs uma explicação geral do mundo, considerando todas as coisas como resultantes da fusão dos quatro princípios eternos e indestrutíveis: terra, fogo. ar e água. Esses princípios ou elementos são misturados ou separados pelo amor e pelo ódio.

empiria Experiência sensível bruta, antes de toda e qualquer elaboração.

**empírico** (lat. empiricus, do gr. empeirikós: médico que confia apenas na experiência) 1. Qualificativo daquele que procede da experiência imediata ou passada, sem estar preocupado com uma doutrina lógica. Por extensão, qualifica aquele que procede por experiências sucessivas.

2. Designa tudo aquilo que constitui o campo do conhecimento antes de toda intervenção racional e de toda sistematização lógica.

empiriocriticismo (al. Empiriokritizismus) Sistema filosófico da experiência pura. criado por Richard Avenarius. que excluía todas as suposições metafísicas que atuam não somente no racionalismo, mas em todas as correntes filosóficas. Algumas dessas teses foram aceitas e defendidas por Ernst Mach. Lenin escreveu a obra /ilaierialirnto e empiriocriticismo especial-mente para censurar os russos partidários desse princípio filosófico. Ver Lenin; Mach Ernst.

empirismo (fr. empirisme) I. Doutrina ou teoria do conhecimento segundo a qual todo conhecimento humano deriva, direta ou indiretamente, da experiência sensível externa ou in-terna. Freqüentemente fala-se do "empírico" como daquilo que se refere ã experiência, às sensações e às percepções, relativamente aos encadeamentos da razão. O empirismo, sobretudo de Locke e de 1-lume, demonstra que não há outra fonte do conhecimento senão a experiência e a sensação. As idéias só nascem de um enfraquecimento da sensação, e não podem ser inatas. Daí o empirismo rejeitar todas as especulações como vãs e impossíveis de circunscrever. Seu grande argumento: "Nada se encontra no espírito que não tenha, antes, estado nos sentidos." "A não ser o próprio espírito", responde Leibniz. Kant tenta resolver o debate: todos os nossos conhecimentos, diz ele, provêm da experiência, mas segundo quadros e formas a priori que são próprios de nosso espírito. Com isso, tenta evitar o perigo do dogmatismo e do empirismo. Ver racionalismo.

2. Empirismo lógico: é o mesmo que \*físicalismo, positivismo lógico ou neopositivismo.

em-si 1. Na filosofia clássica, o em-si caracteriza a \* substância que existe nela mesma e não em outra coisa.

- 2. Na filosofia existencialista, o em-si (ensoi) é tudo o que não é existência (pour-soi): "Ele é o ser que é plenamente aquilo que é" (Sartre), coincidindo com a matéria, com a coisa opaca e sem consciência.
- 3. Por oposição a "relativamente", o em-si significa ainda "absolutamente". "que não de-pende de outra coisa", "independentemente do conhecimento que temos da coisa". Em Kant, a coisa em si ou "númeno" se opõe ao fenómeno, ou seja, a coisa para nós.

em-si-para-si Em Hegel, etapa final do devir dialético do espírito, no qual o ser e a consciência se reconciliam no saber absoluto. Em Sartre. ideal impossível perseguido pelo homem e que o tornaria Deus.

Enciclopédia (fr. encyclopédie) 1. "Esta pa-lavra significa encadeamento de conhecimentos: é composta da preposição grega en, dos substantivos kyklos, círculo e paideia, conhecimento" (Diderot). A obra coletiva da Enciclopédia é composta de vinte volumes, o primeiro publica-do em Paris em 1751 (ver item seguinte). O titulo mesmo já nos dá a entender que se trata de um saber total, de um saber finito e circular, mas abrangendo todos os saberes particulares dispersos numa espécie de universitas scientiarum (totalidade dos saberes).

- 2. Os enciclopedistas: designação conferida aos colaboradores da Enciclopédia fundada por Denis Diderot e por d'Alembert e editada de 1751 a 1766, através de mil peripécias e interdições. A Enciclopédia teve uma grande influência não somente na burguesia esclarecida, mas também em muitos pequenos comerciantes e nos artesãos. Os enciclopedistas constituíam um grupo, ou "clã", de pensadores que fizeram de seu empreendimento uma arma de combate contra os abusos do sistema monárquico, contra a autoridade em matéria de pensamento científico e, em grande parte, contra a religião cristã. Não elaboraram uma obra de vanguarda, mas fizeram uma espécie de balanco geral, de maneira volun
- tária e entusiasta. de todo o saber existente. Trata-se de um empreendimento coletivo intelectual permitindo a passagem dos elementos filosóficos disparatados (deísmo, antropocentrismo, idéias morais do livro exame etc.) para a ideologia de uma época, ideologia esta que preparou a Revolução Francesa.
- 3. 0 "enciclopedismo" designa nas tendências "iluministas" e "liberais" que se manifestam em muitos dos artigos da Enciclopédia, um compêndio abrangendo todos os conhecimentos humanos. tanto das "artes mecânicas" quanto das "artes liberais", expressando idéias de tole-rância religiosa, de otimismo em relação ao futuro da humanidade, de confiança no poder da razão, de oposição aos autoritarismos, de entusiasmo pelo progresso etc.

**energia** (do lat. tardio energia, do gr. energeia: atividade) Capacidade que possui um sis-tema de realizar um trabalho. Por extensão dessa noção à cosmologia, a energia tornou-se indissociável da noção de matéria. O princípio de conservação da energia foi integrado por Einstein na teoria da relatividade sob a fórmula E \_ ntc' (na qua' m designa a massa e c a velocidade da luz).

**Enesidemo** Filósofo grego (nascido em Cnosso) cético, que floresceu no séc.l a.C.; foi professor em Alexandria. Tornou-se famoso por ter sistematizado em dez tropos os motivos da dúvida. De sua obra Discursos pirrônicos, conhecem-se apenas comentários feitos por outros autores.

engajamento (do fr. engager: aliciar, filiar-se) I. Nas filosofias existencialista e personalista, o engajamento é a tomada de consciência, pelo homem, de que ele é um ser-no-mundo, está sempre situado, devendo lutar contra todo quietismo, contra toda atitude contemplativa para comprometer-se. por sua ação, com a mudança desse mundo, de nossa realidade histórica.

2. Na filosofia de Sartre, para a qual a existência precede a essência, e o homem não é outra coisa senão aquilo que faz de si mesmo, o engajamento, ou seja, o projeto e sua realização, é aquilo que torna o sujeito responsável por si mesmo e pelos outros: "O homem se encontra numa situação organizada, onde ele está engaja-do, engaja por sua escolha a humanidade, e não pode evitar escolher."

Engels, Friedrich (1820-1895) Principal colaborador dc \*Marx. Engels nasceu na Ale-manha. estudou na Universidade de Berlim. onde ligou-se aos "jovens hegelianos". e dedicou-se a múltiplas atividades, desde o jornalismo, a militância política e o trabalho filosófico até a administração da indústria de seu pai em Manchester. Inglaterra. Engels foi não só colaborador teórico de Marx. mas também seu amigo mais íntimo. tendo-o ajudado inclusive financeiramente. Em 1845. publicou com Marx . 1 sagra-da família, em que eles rompem ao mesmo tempo com o idealismo hegeliano e o materialismo mecanicista. Torna-se por vezes difícil separar, nas principais teses do marxismo, quais as idéias de Marx c quais as de Engels, já que ambos escreveram quase sempre juntos desde que se conheceram em 1844. Considera-se, geralmente. que o materialismo dialético. especial-mente a dialética da natureza, é unia criação típica de Engels, sendo. no entanto, de grande importância e influência no desenvolvimento da filosofia marxista. Além das obras que escreveu juntamente com Marx. podemos citar as seguintes de sua autoria: A situação das classes trabalhadoras na Inglaterra (1845), Socialismo atri-

pico e socialismo científico (1860). I. u d wig Feuerbach e a fim da filosofia clássica alemã (1866). .a transformação da ciência pelo Sr. OUhl- ng, conhecida como AntiDühring (1878). Dialetien do riature-a (escrita ent<sup>r</sup>e 1878-1888. porém publicada postumamente em 1925). e o clássico .1 origem da fmllia, da propriedade privada e do Estado (1884).

Ensaios (Essais) Obra de Montaigne. escrita entre 1580-1588. na qual descreve a natureza humana e suas contradições, sobretudo no do-mínio do saber, em estilo de cunho bastante pessoal . Expressa uma atitude cética. visando combater o dogmatismo e defender a tolerância. L, a fraqueza do homem. devida às ilusões produzidas pelos sentidos, pela imaginação e pelas paixões que o leva a adotar unia atitude cética e perguntar-se "Quem sou eu?". A sabedoria consiste em seguir os conselhos da natureza para "saber gozar lealmente por si mesmo", sabendo escolher os prazeres moderados (conforme o \*epicurismo) e suportar o sofrimento e a morte (segun-do o \*estoicismo). Esta obra teve grande influência sobre o pensamento de Descartes. Ier Montaigne.

Ensaios sobre o entendimento humano (An Essai on Human ( ndcr.stancóng=) Principal obra de Locke no campo da teoria do conheci-

mento, consiste em uma discussão sobre os "limites do entendimento humano" e em uma defesa da concepção empirista da origem das \*idéias na experiência sensível. Locke redigiu esta obra ao longo de praticamente 20 anos a partir de conversas com cientistas ingleses da época como Robert Boyle e outros membros da Royal Society, publicando-a em 1690. Foi gran-de sua influência no desenvolvimento da filoso-fia empirista não só na Grã-Bretanha, mas também na França no séc.XVIII. Ver Novos ensaios sobre o entendimento humano; Locke.

**ente** (trad. do al. Seiende, de sein: ser) Empregado para traduzir o termo grego to on e o alemão das Seiende, particípios presentes do verbo ser, o termo "ente" aparece, na filofosia de Heidegger, para designar o ser que existe, o ser concreto. Há uma confusão entre o existente (designado o homem) e o ente, "designando tudo o que nos encontra, nos cerca, nos conduz, nos constrange. nos enfeitiçae nos preenche, nos exalta e nos decepciona" (Heidegger), sem nos apresentar o ser em si, o ser absoluto. Esse ente geral se distingue dos entes particulares (objetos, astros, pedras, etc.) por seu caráter de totalidade.

enteléquia (lat. entelechia, do gr. entelecheia: aquilo que é perfeito) Em Aristóteles, a enteléquía se opõe â \*potência, como o que é realizado se opõe ao que é virtual, sendo sinónimo de ato: movimento do ser em ate que tende à sua perfeição. Leibiniz chama as mônadas de enteléquias, no sentido em que se bastam a si mesmas c em que possuem. nelas mesmas, a fonte de suas ações internas.

entendimento (do lat. anterdere: tender para). I. Na filosofia, o termo "entendimento". também conhecido pelo vocábulo \*"intelecto" (lat. intellectus), designa a faculdade que o homem possui de compreender ou de pensar por idéias gerais ou conceitos, e não através de imagens. Descartes dá um bom exemplo: posso conceber. pelo entendimento, um polígono de mil lados, mas não posso ter dele nenhuma imagem precisa. A geometria moderna nos fornece outro exemplo: vivemos um universo de três dimensões, mas não podemos ter a imagem de um objeto situado num universo com mais de três dimensões.

- 2. Em Descartes, faculdade de conhecer, de perceber e de compreender pela inteligência, só podendo exercer-se de modo válido mediante a vontade. Porque a vontade é primeira, ilimitada, fundadora e indivisível: eia é o sinal distintivo da res cogitans. Face a esse poder, o entendi-mento aparece corno bastante fraco: é a faculdade de informação da vontade, mas sem poder próprio. A vontade pode decidir ir contra o entendimento apenas para afirmar sua liberdade.
- 3. Em Kant, o entendimento é a faculdade de julgar por meio de conceitos. Se a primeira fonte de nosso conhecimento é a sensibilidade, a segunda é o entendimento, poder de julgar. poder de conhecer não-sensível. Assim, na organização kantiana das faculdades, o entendimento é situado entre a sensibilidade e a razão. A sensibilidade, onde reinam as formas a priori do espaço e do tempo, é o lugar da intuição. No entendimento, as sensações são arrumadas em série pelas regras a priori das categorias. Enfim. a razão, "faculdade dos princípios". tenta prolongar a série por idéias "reguladoras'.

entidade (lat. entizas: essência do que é um ser) Entre os escolásticos e cartesianos, a entidade é, no domínio do pensamento. sinônimo de "coisa" (o eu é uma entidade) e designa a realidade total do ser individual: "entidade ou ser da coisa" (Descartes). Em seguida, o termo adquiriu um sentido mais vago, passando a significar simplesmente "algo", "alguma coisa" sem determinação particular.

**entropia** (gr. entropié: volta, retorno) "A entropia é a quantidade termodinâmica que mede o nível de degradação da energia de um sistema" (Jacques Monod). O termo passa a ter uma aplicação geral, designando a medida de desordem de uni sistema, uma vez que o equilíbrio térmico é considerado o estado mais provável em que se encontra o universo. A entropia significa, assim, a extinção e a "morte". por perda de energia, do universo.

**enunciado** (lat. enunciatio) 1. Proposição que não afirma nem nega. mas que é apresentada como hipótese ou definição. Em outras palavras. am enunciado é toda proposição efetivamente formulada.

- 2. Também é considerado um enunciado o conteúdo de uma proposição independentemen-:e da consideração de seu valor de verdade ou do ato de fala (afirmação, negação, ordem etc.) que se realiza.
- 3. Enunciado protocolar (Protokol Satz): segundo os membros do \*Círculo de Viena (positivistas lógicos). que tomam essa expressão para designar aquilo que os lógicos anteriores chamavam de convenção, mas radicalizando o sentido dessa noção, os enunciados científicos nada mais são que constatações cujo sen-tido é fornecido apenas pelo sistema de trans-formações no qual eles se integram, a lógica que dele resulta nada nos ensinando sobre o mundo.

éon (gr. aiôn: eternidade, tempo muito longo) Termo utilizado por certos platónicos e pelo gnosticismo para designar os seres intermediários entre o Ser supremo ou Princípio absoluto e todas as demais coisas do mundo, através das quais exerce sua ação. O conjunto dos éons constitui, para os gnósticos, o pleorema (plenitude).

epagógico (do gr. epagoge: indução) Na lógica, sinónimo de indutivo.

Epicteto (50-125 ou 130) Filósofo estóico de origem grega: incialmente escravo, depois de liberto ensinou filosofia em Roma. Ao contrário dos primeiros filósofos estóicos que partiam do estudo da natureza. Epicteto deu maior ênfase à moral. defendendo a liberdade humana enquanto liberdade de pensamento. afirmando que "nada nos pode constranger a reconhecer éomo verda deiro aquilo que consideramos falso". A sabedoria e a felicidade estariam, portanto, na aceitação da ordem natural das coisas tais como são e como foram criadas por Deus, sendo assim a melhor ordem possivel. A liberdade restringe-se por isso ao pensamento. A moral estóica de Epicteto influenciou fortemente o cristianismo em seu surgimento. encontrando-se também sua influência em Pascal e Descartes. Seus pensa-mentos foram publicados após sua morte por seu discípulo Arriano, em duas obras: Discursos (ou Dissertações) e .1-/anual.

**epicurismo** Doutrina de Epicuro e de seus seguidores segundo a qual, na moral, o \*bem é o \*prazer. isto é, a satisfação de nossos desejos e impulsos de forma moderada, levando assim à tranqüilidade. Por extensão. e de forma imprópria. este termo passou a aplicar-se a todo aquele que faz do prazer ou do gozo o objetivo da vida, o assim denominado "epicurista". O epicurismo repousa na canônica que trata dos critérios (cânones) da \*verdade. A primeira evidência é a da sensação, que constitui a base de todo \*conhecimento. A segunda evidência é a antecipação, a \*sensação se imprimindo na \*memória e permitindo o reconhecimento dos objetos. A terceira é a afeição: o prazer e a dor nos ensinam o que devemos procurar e o que precisamos evitar. Segundo Epicuro, o prazer é o começo e o fim da vida feliz e constitui o Bem supremo, cujo modelo perfeito nos é fornecido pela vida de delícias levada pelos deuses. Mas trata-se de um prazer obtido apenas no término de um discernimento refletido.

Epicuro (341-270 a.C.) Filósofo grego (nascido em Samos) atomista, fundador do epicurismo. Começou a filosofar aos 14 anos sob a influência de Demócrito. Em 323 a.C., instalou-se em Atenas. Devido à hostilidade dos macedônios, partiu para a Asia Menor. Retornou a Atenas em 306 a.C. onde fundou uma escola filosófica composta de homens e mulheres, dan-do origem a anedotas escandalosas. Paralítico, morreu em Atenas. A base de seu sistema é uma física fundada nos \*átomos. como em Demócrito. Pontos últimos se deslocando no vazio. os átomos constituem a explicação última do mundo: nada existe a não ser os átomos e o vazio no qual se movem: a alma, como tudo o que existe, é formada de átomos materiais: tudo o que acontece no mundo deve-se às ações e interações mecânicas dos átomos. Sua moral é comandada pelo primeiro princípio: o bem é o \*prazer. Trata-se de uma moral hedonista. Mas, sob o pretexto de que sua moral se funda no prazer, quiseram fazer de Epicuro um defensor da volúpia. Para ele, o prazer seria o soberano bem, e a dor o soberano mal. O prazer consiste na eliminação de toda dor; o estado estável do prazer é a ausência de dor, a \*ataraxia. E o prazer estável que garante a felicidade. O critério do bem e do mal reside na sensação: "o prazer é o começo e o fins da vida feliz". G o sábio des-preza a morte. Aprender a bem viver é aprender a melhor gerir seus prazeres, afastando aqueles que não são nem naturais nem necessários e fomentando aqueles que se encontram nos limites da natureza. O cume dessa moral seria a \*beatitude da ataraxia: a total imperturbabilidade diante da dor.

**epifenômeno** (gr. epiphainotnenon) Concepção que faz da consciência um fenômeno acessório e secundário, um simples reflexo, sem influência sobre os fatos de pensamento e de conduta. Ex.: a consciência é um epifenômeno da matéria, dizem os materialistas.

**Epimênides**, **paradoxo de** Paradoxo célebre atribuído ao semilendário Epimênides de Creta (séc.VII a.C.). Epimênides declarava: "to-dos os cretenses são mentirosos". Ora, se ele diz a verdade, ele mente (por ser também cretense); mas se mente, a proposição "todos os cretenses são mentirosos" não é verdadeira e, nesse caso, ele diz a verdade; por conseguinte, todos os cretenses são efetivamente mentirosos e, nesse caso. Epimênides mente (e assim por diante, "ao infinito"). Ver paradoxo.

**episteme** O termo grego episteme, que significa ciência, por oposição a doxa (opinião) e a techné (arte, habilidade), foi reintroduzido na linguagem filosófica por Michel Foucault com um sentido novo, para designar o "espaço" historicamente situado onde se reparte o conjunto dos enunciados que se referem a territórios empíricos constituindo o objeto de um conheci-mento positivo (não-científico). Fazer a arqueo-logia dessa episteme é descobrir as regras de organização mantidas por tais enunciados.

epistêmico, sujeito Diferentemente do su-jeito psicológico ou individual, ou seja, de cada "eu" tendo consciência de uma unidade, apesar da diversidade de seus pensamentos ou de suas percepções, o sujeito epistêmico (epistemológico ou universal) é o conjunto das propriedades da razão, universais e idênticas em todo indivíduo. Para Descartes, esse sujeito é ainda uma \*substância (um ser) da qual afirmamos alguma coisa: que ele pensa, que duvida, que existe. Kant vai reduzi-lo a uma função, idêntica em todo indivíduo. unificando todas as nossas representações no ato consciente "eu penso"; ele o denomina sujeito (ou eu) transcendental.

epistemologia (do gr. episteme: ciência, e logos: teoria) Disciplina que toma as ciências como objeto de investigação tentando reagrupar: a) a crítica do conhecimento científico (exame dos princípios, das hipóteses e das conclusões das diferentes ciências, tendo em vista determinar seu alcance e seu valor objetivo); b) a filosofia das ciências (empirismo, racionalismo etc.); c) a história das ciências. O simples fato de hesitarmos, hoje. entre duas denominações (epistemologia e filosofia das ciências) já é sintomático. Segundo os países e os usos, o conceito de "epistemologia" serve para designar. seja uma teoria geral do conhecimento (de natureza filosofica), seja estudos mais restritos concernentes à gênese e à estruturação das ciências. No pensamento anglo-saxão, epistemologia é sinônimo de teoria do conhecimento (ou gnoseologia), sendo mais conhecida pelo nome de philosophy ofiscience". E neste sentido que se fala de epistemologia a propósito dos traba-lhos de Piaget versando sobre os processos de aquisição dos conhecimentos na criança. O fato é que um tratado de epistemologia pode receber títulos tão diversos como: "A lógica da pesquisa científica". "Os fundamentos da tisica", "Ciência e sociedade', "Teoria do conhecimento científico'. "Metodologia científica", "Ciência da ciência', "Sociologia das ciências" etc. Por essa simples enumeração, podemos ver que a epistemologia é uma disciplina proteiforme que. segundo as necessidades. se faz "lógica'. "filosofia do conhecimento". "sociologia", "psicologia", "história" etc. Seu problema central, e que define seu estatuto geral. consiste em estabelecer se o conhecimento poderá ser reduzido a um puro registro, pelo sujeito, dos dados já anteriormente organizados independentemente dele no mundo exterior, ou se o sujeito poderá intervir ativamente no conhecimento dos objetos. Em outras palavras. ela se

interessa pelo problema do crescimento dos conhecimentos científicos. Por isso, podemos defini-la como a disciplina que toma por objeto não mais a ciência verdadeira de que deveríamos estabelecer as condições de possibilidade ou os títulos de legitimidade, mas as ciências em via de se fazerem, em seu processo de gênese. de formação e de estruturação progressiva.

**epoché** (gr.: suspensão do juízo) 1. Segundo o ceticismo clássico, suspensão do juízo que resulta da impossibilidade de se decidir sobre a validade de doutrinas opostas acerca de algo.

2. Na medida em que a \* fenomenologia visa descrever os \*fenômenos presentes na \*consciência e não os fatos físicos ou biológicos, ela é levada a pôr esses fatos "entre parênteses". A epoché designa justamente essa colocação entre parênteses. essa suspensão do juízo (sinônimo

de "redução fenomenológica"). O homem tem consciência de um mundo que se estende no espaço e no tempo. sendo-lhe acessível pela intuição imediata e pela experiência; as coisas corporais estão aí, quer me ocupe delas, quer não. Esse mundo natural é um existente, uma realidade: eis a tese geral da atitude natural, diz liusserl. A epoché consiste cm alterá-la radical-mente. quer dizer, em suspender o juízo sobre o mundo natural. Ver ceticismo.

**eqüidade** (lat. aequitas: igualdade) Senti-mento de equilíbrio moral, de atitude intuitiva, que permite a alguém discernir entre o que lhe parece justo ou injusto, conforme o exigido por uma justiça mais ou menos ideal.

eqüipolência/eqüipolente (lat. aequipollens: equivalente) Duas proposições são egüipolentes quando possuem exatamente a mesma significação. Sinônimo erudito de equivalente. Ex.: "todo mundo possui pelo menos unia qualidade" é uma proposição equipolente a esta outra: "não há ninguém que não possua pelo menos uma qualidade".

**equívoco** (lat. aequivocus: de duplo sentido) Diz-se do termo que pode ser entendido em dois ou mais sentidos diferentes. Oposto a\*unívoco. Por exemplo. se tomarmos o termo ser, e o aplicarmos a Deus e às criaturas, ele guarda o mesmo sentido, quer dizer, é unívoco: o ser de Deus é idêntico ao das criaturas. Essa tese implica que Deus não transcende sua criação, con-fundindo-se com ela: é o que se chama de panteísmo. Em contrapartida, o conceito de ser é equívoco quando, aplicado a Deus e às criaturas, tem dois sentidos diferentes.

Erasmo (c.1467-1536) Conhecido pelo nome de Erasmo de Roterdã, o pensador humanista holandês Desiderio Erasmo dedicou-se a pregar um evangeismofilosófico. Sua política é penetrada de um ideal moral e religioso: trata-se, antes. de converter os príncipes, de fazê-los desempenhar seu papel cristãmente; em seguida, virão a paz e a harmonia. Em sua obra A instituição do príncipe cristão (1516). ele esboça uma teoria da soberania: o que legitima a autoridade do príncipe é, de um lado, seu devotamento ao bem comum, do outro, a livre aceitação de seu poder pelos "cidadãos". Rejeita, assim. a monarquia hereditária e recomenda a eleição do chefe. Apóstolo da paz. Erasmo condena as guerras. Seu programa para a paz contém os seguintes requisitos: a) desarmar os antagonismos nacionais: b) estabilizar o estatuto territorial da Europa: c) fixar a ordem das sucessões segundo um modelo uniforme: d) subtrair aos príncipes o direito de declarar a guerra: e) organizar a arbitragem: f) mobilizar todas as forças morais em favor da paz. O objetivo idea-lista de Erasmo era o de regenerar a Europa, insuflando-lhe um ideal evangélico. Considera-do "o principe dos humanistas', ele defendeu, contra Lutero, o \*livre-arbítrio. Sua obra-prima é a sátira intitulada Elogio da loucura, dedicada a seu amigo Tomás Morus.

## Erígena, João Escoto Ver Escoto Erígena, João.

**erística** (gr. eristikós, de eris: disputa) Arte da disputa, derivada sobretudo da prática dos \*sofistas que a desenvolveram e sistematizaram. Em um sentido pejorativo. significa argumentação que visa ao sucesso contra o adversário. independentemente da preocupação com a verdade.

Erlebnis (do al. erleben: experimentar algo; derivado do leben: viver)'lermo utilizado pelos filósofos existencialistas para designar a experiência íntima do indivíduo, seu "vivido", su-posto indizível. Assim, o vivcdo (Erlebnis) tende a opor-se ao conhecimento unicamente intelectual.

Eros (gr. desejo. amor) I. Na Antigüidade grega, Eros designa o \*amor e o deus do amor. \*Platão (O \*banquete) enfatiza a ambigüidade do termo: Eros, na mitologia grega, é filho de Poros (riqueza) e de Pênia (pobreza); pobreza, porque o desejo amoroso exprime a ausência: riqueza pelo sentimento de plenitude que acompanha o amor Outra ambigüidade: o Eros inferior, o amor carnal, é distinto do Eros que conduz ao amor divino: os homens passam de um a outro por degraus, em virtude da \*dialética ascendente

2. Para \*Freud. que se refere ao deus grego do Amor, Eros designa as pulsõcs de vida e de auto-conservação. cuja energia potencial\_ essencialmente de caráter sexual (não genital) é constituída pela libido, regida pelo princípio do prazer. Por oposição a Eros, Thánatos designa as

pulsões de morte que se traduzem, tanto por uma tendência à autodestruição quanto por uma agressividade dirigida para o exterior.

erro (lat. error, de errare) 1. 0 erro pode ser considerado tanto uma afirmação tida por verdadeira, mas que não se conforma com as regras lógicas da verdade. quanto a afirmação que considera verdadeiro aquilo que não existe na realidade ou que não lhe é conforme. Por extensão. estado de espírito que consiste em considerar verdadeiro o que é falso, e falso o que é verdadeiro.

2. Os filósofos sempre se preocuparam com a origem dos erros\_ como eles eram possíveis. Para a filosofia clássica, o erro consiste, na maioria das vezes. no efeito de nossos sentidos: a Terra me aparece plana, o Sol parece girar em torno da Terra. O entendimento propriamente dito não deve cometer erro. mas "a influência oculta da sensibilidade sobre o entendimento" (Kant) leva o espírito a cometer erros. Contudo, muitos filósofos atuais vêem no erro não algo a ser sumariamente proscrito, mas uma primeira etapa do conhecimento, uma condição da verdade: o erro descoberto nos leva a procurar uma solução melhor: a verdade científica pressupõe, de direito, uni "erro retificado" (Bachelard). Psicofogicamente, somos tentados a acusar de estar "no erro"

aquele que discorda de nosso ponto de vista.

**escatologia** (do gr. eschatos: último. e logos: ciência. teoria) Doutrina que diz respeito aos fins últimos da humanidade, da natureza ou do indivíduo depois da morte. o que implica a crença na vida futura. Em outras palavras, crença ou doutrina que diz respeito aos fins últimos do homem e da humanidade, mas sob uma forma religiosa. Contudo, a noção de eseatologia, quando reduzida à fórmula empregada por Pas-cal e Kant: "para onde vamos?", não é totalmente estranha às meditações modernas distantes da religião: o marxismo revolucionário apresenta uma certa escatología. Ver messianismo.

## Esclarecimento Ver Iluminismo.

**escola** (lat. sccola, do gr. eschole) 1. Na linguagem filosófica, tanto pode designar um grupo de filósofos em torno de um mestre quanto uma tendência perpetuada por certo tempo por filósofos historicamente ligados uns aos ouros. As condições do ensino da filosofia na Antigüidade nos asseguram a existência concreta de escolas: a \*Academia, o \*Liceu. o \*Pórtico, a escola \*megárica etc.

2. Nos tempos modernos, até o séc.XIX, quando se falava de a Escola, referia-se à escolástica. Hoje em dia, os filósofos não se dividem mais em escolas.

escolástica (lat. scholasticus, do gr. scholastikos, de scholazein: manter uma escola) J. Ter-mo que significa originariamente "doutrina da escola" e que designa os ensinamentos de filosofia e teologia ministrados nas escolas eclesiásticas e universidades na Europa durante o período medieval. sobretudo entre os sécs.IX e XVII. A escolástica caracteriza-se principalmente pela tentativa de conciliar os dogmas da fé cristã e as verdades reveladas nas Sagradas Escrituras com as doutrinas filosóficas clássicas. destacando-se o \*platonismo e o \*aristotelismo. O primeiro periodo da escolástica é marcado pela influência do pensamento de sto. Agostinho e do platonismo, desenvolvendo-se sobretudo a partir da chamada "Renascença Carolfngia", isto é, da criação da Academia palatina fundada na corte de Carlos Magno (séc.IX). O período áureo da escolástica corresponde ao da influência de Aristóteles, cujas obras foram traduzidas para o latim em torno dos sécs.XII-XIII. hem como às interpretações da filosofia aristotélica trazidas para o Ocidente pelos filósofos árabes e judeus. O aristotelismo forneceu assim a base de gran-des sistemas da filosofia cristã como o de Tomás de \*Aquino. O período final da escolástica se deu nos sécs.XIV-XVII, sendo marcado polo conflito entre diferentes cor entes de pensamento e interpretação doutrinais, e pelas novas des-cobertas científicas. A Reforma Protestante e o humanismo renascentista fizeram com que a escolástica, que representava a tradição atacada. entrasse em crise. A escolástica sobreviveu, entretanto, mesmo durante o período moderno\_ representando um pensamento cristão tradicional. Ver patrística; tomismo; universais.

2. O termo "escolástica" possui, às vezes, um sentido pejorativo, originário sobretudo da reação contra a tradição medieval pelo pensa-mento moderno. designando um pensamento dogmático. tradicional. formalista e repetitivo, preocupado com discussões estéreis e contrário n qualquer inovação.

Escoto Erígena, João (c.810-c.877) Figura enigmática\_ cuja vida é pouco conhecida. teólogo e filósofo de origem irlandesa. viveu na corte de Carlos. o Calvo. Sua importância deveu-se sobretudo ás traduções do grego para o latim de obras do Pseudo-Dionfsio (também conhecido como Dionisìo. o Areopagita) e de são Gregário dc Nissa\_ filósofos da \*patrística grega, dc tradição platônica, que se tornaram graças a isso extremamente influentes no pensa-mento medieval. Sua principal obra é o tratado, de inspiração neoplatônica. De divisione naturae (Sobre a divisão da Natureza. 865), no qual estabeleceu uma hierarquia das criaturas, a partir de sua origem no Criador, a que tendem, por natureza. voltar. Essa obra constitui um dos primeiros e principais sistemas em sua época, a sintetizar a filosofia platónica e o pensamento cristão. tondo grande importância para a formação da tradição escolástica.

**ESC**ravo 1. Nas sociedades greco-romanas, o escras o designa uni indivíduo cuja vida é salva. após um combate, sua força de trabalho devendo ser posta a serviço do comprador. podendo também ser comprada. E neste sentido quê \*llegel toma o tamo em sua \*'dialética do senhor e do escravo"- ao transformar a natureza e a si mes-mo por seu trabalho, o escravo acede à liberdade.

- 2. \*Nietzsche utiliza a expressão "moral dos escravos' para designar a moral dos fracos que perverteram os valores originais. pretendendo passar sua impotência por uma virtude. I er trabalho.
- **esotérico** (gr. esoterilvos: do interior). I. Diz-se do en sin a niento ou doutrina que era ministra-do, nas escolas gregas de filosofia, principal-mente na de Aristóteles. apenas aos discípulos já instruídos. Nas seitas religiosas, diz-se do que c secreto (doutrina ou ensinamento). transmitido apenas a uni pequeno grupo de iniciados. Opõe-se a exotérico. qua significa "aberto ao público cm geral".
- 2. 0 termo "esotérico" se aplica\_ hoje. tanto ao quo é secreto (ensinamento, doutrina). não podendo ser divulgado, quanto ao que é hermético. só podendo ser compreendido por um pequeno grupo de iniciados ou especialistas. Em nossos dias. muita gente toma o termo "esotérico" com o significado de misterioso. oculto ou de dificil acesso.

**espaço** (lat. spatium: área, extensão) I. Em seu sentido geométrico, concepção abstrata de um ambiente vazio de todo conteúdo sensível e caracterizado pela continuidade. homogeneidade e tridimensionalidade.

2. Filosoficamente. é o meio homogêneo e ilimitado, definido pela exterioridade mútua de suas partes (impenetrabilidade), contendo todas as extensões finitas e no qual a percepção externa situa os objetos sensíveis e seus movimentos. Em outras palavras, sistema de referências graças ao qual podemos pensar a coexistência ou a simultaneidade, no tempo, dc dois objetos diferentes: dois objetos não podem ocupar, ao mes-mo tempo, o mesmo lugar. Para Kant, o espaço é uma "intuição pura" ou "uma forma a priori da sensibilidade", quer dizer. não é uma construção do espírito nem tampouco uma realidade independente de nós, mas um dado original de nossa sensibilidade, algo que é constitutivo de nosso modo de perceber e sem o qual não poderíamos ter sensações distintas: porque dois objetos percebidos ou são sucessivos (intuição do tempo) ou são simultâneos (intuição do espaço.

**espécie** (lat. species: aspecto, aparência) 1. Na lógica clássica, a espécie constitui um dos universais designando aquilo em que se divide o gênero, isto é, aquilo que é compreendido em sua extensão: o homem é uma espécie do gênero animal.

- 2. No sentido biológico. classe dos seres vivos caracterizada por formas bem definidas e constituindo um tipo hereditário de fecundidade ilimitada.
- 3. No sentido teológico, particularmente no catolicismo, aparência sensível da presença real do corpo e do sangue de Cristo (no sacramento da Eucaristia) sob a forma do pão e do vinho.

**especulação** (lat. speculatio: observação, contemplação) I. Emprego desinteressado da razão em questões de ordem abstrata e distantes da experiência concreta, sem preocupação prática. No sentido clássico, sinônimo de teoria, contemplação. Sobretudo a partir do pensamento moderno, por influência do empirismo e do racionalismo crítico, a especulação adquire um sentido negativo, sendo um uso gratuito e inverificável da razão, cujos resultados por este motivo não são comprováveis nem confiáveis. Oposto a crítica.

2. Segundo Kant, a especulação é o uso da razão visando objetos inacessíveis à experiência humana, portanto incapaz de produzir um conhecimento legítimo, resultado da combinação da sensibilidade e do entendimento. "O fim último a que se relaciona a especulação, em seu uso transcendental, diz respeito a três objetos: a liberdade da vontade, a imortalidade da alma e a existência de Deus" (Crítica da razão pura).

**especulativo** (lat. tardio speculativus) Relativo à especulação, que faz uso da especulação ou que resulta desta. Para Kant, o conhecimento especulativo é aquele que diz respeito aos objetos inacessíveis à experiência, designando assim a pretensão da metafísica a ser ciência. Oposto a prático.

Espeusipo (c.407-339 a.C.) Filósofo grego (nascido em Atenas), sobrinho e discípulo de Platão, assumiu a direção da \*Academia, após a morte do tio (348 ou 347 a.C.). Resta apenas um fragmento de uma de suas obras intitulada: Sobre os números pitagóricos.

Espinosa, Baruch (1632-1677) De família judia portuguesa, o filósofo Baruch Espinosa nasceu em Amsterdam. Holanda. Estudou o he-breu, o Talmude e a Bíblia. Aprendeu espanhol, português, holandês e francês. Logo rompeu com a ortodoxia judaica, mas sem se aproximar do cristianismo. Acusado de judeu e de ateu, de ímpio e de fatalista, tentou explicar seu ponto de vista sobre a religião. Em seu Tratado teológico-político (1670), colocou o problema das relações entre religião e Estado. Reconheceu ao Estado, poder soberano, o direito e o dever de fazer reinar a paz interior na comunidade, bem como de organizar as ações exteriores. A ética, demonstrada segundo o método geométrico (1677) é sua obra principal. Uma demonstração rigorosa, ordenada numa impecável série de teoremas, revela seu aspecto polêmico: trata-se de uma máquina de guerra contra a filosofia dominante, sobretudo contra a teoria do sujeito voluntário, pela qual o homem pretende converter-se em mestre e possuidor da natureza. A essa vontade livre, Espinosa opõe uma única necessidade, vida interna de todo o universo: todas as coisas (inclusive os homens) são modos da substância única que é Deus. A inteligência pode chegar ao saber absoluto; a essência de Deus e das coisas é totalmente inteligível; Deus é a natureza concebida como totalidade; dessa totalidade, o entendimento humano só pode conceber dois atributos: o pensamento e a extensão; mas as coisas singulares existem realmente; todo conhecimento verdadeiro se realiza por uma dedução de tipo geométrico: a idéia não consiste na imagem nem nas palavras. mas no exercício do intelecto que coincide com seu objeto: o homem não é um império, num império, mas está submetido às leis comuns da natureza. Precisa-mos analisar as diferentes instituições em seu funcionamento: que poder as produz? Quais são seus efeitos? Eis o objetivo da obra inacabada Tratado politico (1677). A alegria, a tristeza e o desejo são três afeições primitivas das quais nascem todas as outras. O bem, o mal, o belo e o feio não constituem propriedades das coisas. mas modos de imaginar. Como a superstição constitui a grande ameaça do homem, a tarefa do filósofo é eminentemente política: denunciar os sistemas politicos que só se impõem aos homens inspirando-lhes paixões tristes. E na cidade que o homem realiza sua liberdade: "O sábio é mais livre na cidade, onde obedece à lei comum, do que na solidão onde só obedece às suas paixões": "Não devemos confundir o sen-tido de um discurso com a verdade das coisas" Se o Deus sive Aatura " de Espinosa não é um Deus criador, pessoal e juiz, nem por isso pode ser dissolvido no mundo (panteísmo).

**espinosismo** Nome genérico dado ao destino póstumo da filosofia de Espinosa. fundada num racionalismo integral que recusa toda distinção "moral", toda subjetividade, toda finalidade da natureza e que concebe o homem como um simples "modo finito da substância infinita" e não mais como o centro e o fim do universo. O espinosismo, rejeitado no séc.XVIII como um "sistema ateu" e reabilitado no séc.XIX como uma filosofia panteísta da natureza. opõe-se vigorosamente ao irracionalismo, pois entende que tudo o que existe deve ter uma explicação racional. Marx, Nietzsche e Freud. na medida cm que elaboram unia visão naturalista do homem e do mundo. adotam uma postura espinosista. Ver Espinosa.

**espírito** (lat. spiritus: sopro) 1. Na filosofia herdada de Descartes, o espírito é o princípio do pensamento: "Meu espírito, isto é, eu mesmo enquanto sou apenas uma coisa que pensa" (Descartes). Opõe-se ao corpo. à matéria, à extensão, na medida em que é indivisível e

totalizante (a matéria é divisível e diversifican-te). O espírito testemunha nossa liberdade relativamente à natureza que é necessária e determinada. Enfim, é o aspecto espiritual ou religioso de nossa existência, oposto ao aspecto sensual. carnal e mundano. E o princípio do pensamento c da reflexão cio homem.

- 2. Em seu sentido metafísico, notadamente em Hegel, o espírito, absolutamente primeiro, é a verdade da natureza: é a idéia que chegou ao ser-para-si: essa interiorização do ser-fora-de-si. que é a natureza. desenvolve-se do espírito subjetivo (alma. consciência, fatos psíquicos) ao espírito objetivo (direito, costumes, moralidade) e ao espirito absoluto (através da arte. da religião) a fim de chegar à filosofia, que é a forma última na qual se unem a arte (representação sensível) e a religião.
- 3. Alen) de designar entidades totalmente incorpóreas (Deus e o anjos, na teologia cristã, são "puros espíritos"), a palavra "espírito" de-signa ainda certas entidades sobrenaturais admitidas por certos povos ditos "primitivos" (o "Grande Espírito") ou na

linguagem corrente. o "sentido profundo" de algo: "ele não entendeu o espírito da coisa". o "espírito" de um texto, de um discurso etc.

**espiritualismo** Concepção que privilegia o \*espírito ou \*alma, em relação à \*matéria ou ao \*corpo, mantendo que o espírito constitui uma natureza autônoma e de caráter mais puro. mais elevado. A doutrina filosófica de Victor \*Cousin é conhecida como espiritualismo eclético. Ver dualismo. Oposto a materialismo.

espontâneo/espontaneidade (lat. spontaneus: de livre vontade, voluntário) 1. Que se faz voluntariamente. sem causa externa; ex.: ação espontânea, ato feito do livre e espontânea vontade. Instintivo, irrefletido: ex.: movimento físico espontâneo.

2. Segundo Kant, opõe-se a passividade, caracterizando a atividade do espírito no conheci-mento. "Designamos pelo nome de 'sensibilidade' a capacidade que tem nosso espírito de receber representações, enquanto afetado de al-guina maneira; por oposição a essa. receptividade. a faculdade que temos de produzir nós mes-mos as representações, ou a espontaneidade de nosso conhecimento, chama-se entendimento" (Kant. Critica da razão pura).

esquema/esquematismo (gr. skema: con-torno. delimitação, forma, figura) 1. Na teoria do conhecimento kantiano, o esquema é o ele-mento que permite a aplicação dos conceitos puros do entendimento (as categorias) à experiência, tratando-se portanto de um elemento mediador entre o \*entendimento e a \*sensibilidade. "Tal representação mediadora é o esquema transcendental" (Kant, Critica da razão pura, Doutrina transcendental do juízo, sobre o esquematismo dos conceitos puros do entendi-mento). O esquema é um produto da \*imaginação, embora não seja uma imagem. "O esquema dos conceitos sensíveis, tais como as figuras no espaço... é um produto da imaginação pura a priori" (Kant, id), por meio da qual tornam-se possíveis as imagens.

2. Kant denomina esquematismo o proceder do entendimento com o esquema. Reconhece, entretanto, a dificuldade de caracterizar a natureza do esquematismo, que é uma "arte oculta nas profundezas da alma humana, cujo modo de operar será sempre dificil à Natureza nos permitir descobrir ou revelar a nossos olhos" (Kant, id.).

essência (lat. essentia) 1. Para a escolástica, é uma das grandes divisões do ser: é o ser mesmo das coisas, aquilo que a coisa é ou que faz dela aquilo que ela ó. Para cada ser distinguimos uma essência e uma existência que ela pode ou não comportar. A essência repousa na tradição platônica das idéias, retomada na teoria aristotélica das "formas inteligíveis". Platão distingue um mundo invisível, permanente e sempre idêntico a si mesmo (o mundo das essências) e um mundo visivel e flutuante (o mundo sensível): o primei-ro é a garantia da realidade do segundo. Aristóteles retoma a noção de essência no contexto do problema da linguagem. Se tudo é mutante, se tudo é acidente (como queriam os sofistas), não há discussão possível. Distinguindo a essência dos acidentes, ele resolve o problema dos sofistas: "Instruir Clínías é matá-lo, pois suprimir Clínías ignorante também é suprimir Clínías". Asim. é a essência de Sócrates que se mantém através de seus diversos acidentes.

- 2. Na filosofia contemporânea, a essência não define nem revela a natureza do homem. Porque o homem, ao vir a ser. não possui essência, apenas unia condição, urna situação: "a essência do ser-aí (Dasein) consiste apenas em sua existência" (Heidegger); é o homem mesmo
- quem produz aquilo que ele é, por sua liberdade: ele é projeto, isto é, aquilo que ele é capaz de fazer de si mesmo; nele, "a existência precede a essência" (Sartre).
- 3. 0 termo essencial significa algo díreta-mente ligado à essência e opõe-se a acidental. Na linguagem comum, adquire o sentido de "muito importante", de "o mais importante", de "fundamental": "o essencial é a saúde".

**essencialismo** Doutrina filosófica que confere, contrariamente ao existencialismo, o primado à essência sobre a existência, chegando mesmo, em suas reflexões, a fazer total abstração dos existentes concretos. Trata-se de uma filosofia do ser ideal, que prescinde dos seres reais. A filosofia de Hegel pode ser considerada essencialista.

estado (lat. status, de stare: ficar em pé) A idéia de "estado" implica as idéias de passividade e de imobilismo, sendo oposta à de ação e (:i de movimento. Na física, o estado de um corpo significa esse corpo em determinado momento. Mas o termo "estado" pode ser tomado em vários sentidos:

- 1. Estado de consciência: é um fato psíquico (sentimento, emoção) consciente.
- 2. Estado de natureza: situação, imaginada por certos filósofos (Hobbes e Rousseau), na qual seriam encontrados os homens antes de se organizarem em sociedade reconstituição hipotética, sem validade histórica.
- 3. 0 Estado: conjunto organizado das instituições políticas, jurídicas, policiais, administrativas. econômicas etc., sob um governo autônomo e ocupando um território próprio e independente. E diferente de governar (conjunto das pessoas às quais a sociedade civil delega, direta ou indiretamente, o poder de dirigir o Estado); diferente ainda da sociedade civil (conjunto dos homens ou cidadãos vivendo numa certa sociedade e sob leis comuns); diferente também da nação (conjunto dos homens que possuem um passado e um futuro comuns, entre outras nações), o Estado constitui a emanação da sociedade civil e representa a nação.
- 4. Para os empiristas Hobbes e Locke, o Estado é o resultado de um pacto entre os cidadãos para evitar a autodestruição através da guerra de todos contra todos.

Na concepção marxista. o Estado nada mais é do que a forma de organização que a burguesia se dá no sentido de garantir seus interesses e de manter seu poder ideológico sobre os homens: "Através da emancipação da propriedade privada da comunidade, o Estado adquiriu uma existência particular, do lado de fora da sociedade civil; mas ele não é senão a forma de organização que necessariamente os burgueses se deram ... com objetivo de garantir reciprocamente a sua propriedade e seus interesses" (Marx-Engels). Este Estado-nação se define pela fusão entre o Estado tal como ele se constitui na Europa do século XVIII, como soberania e administração dos homens e do território que eles ocupam — e uma sociedade civil de tipo novo, caracterizada pela propriedade privada burguesa, tendo por fim a rentabilidade, o lucro e o crescimento das riquezas.

estados, teoria dos três Teoria formulada por Augusto Comte (ele a chama de "lei") segundo a qual a humanidade teria passado, em seu processo histórico de desenvolvimento, de uma etapa teológica (caracterizada pela crença em poderes sobrenaturais organizadores do uni-verso) ao estado metafísico (no qual a crença teológica teria sido substituída pela confiança em princípios abstratos, apreendidos racional e aprioristicamente) para atingir, finalmente, o estado positivo ou científico, no qual o

conheci-mento outra coisa não é senão a dedução da experiência.

filosófico, o de Hegel.

**estética** (gr. aisthetikós, de aisthanesthai: perceber, sentir) I. Um dos ramos tradicionais do ensino da filosofia. O termo "estética" foi criado por Baumgarten (séc.XVIII) para designar o estudo da sensação, "a ciência do belo", referindo-se à empina do gosto subjetivo, àquilo que agrada aos sentidos, mas elaborando uma ontologia do belo.

- 2. Kant emprega essa palavra num sentido diferente. Para ele, a estética transcendental é a ciência de todos os princípios da sensibilidade a priori. Se a estética deve ser uma ciência, não pode ser a ciência do belo, apenas uma crítica do gosto. Ela é uma teoria dos princípios a priori da sensibilidade, teoria esta que se insere no conjunto da teoria do conhecimento da filosofia transcendental. Na Crítica do juízo, ele fornece outro sentido para a estética: ela intervém no projeto de uma crítica do juízo para definir o juízo do gosto pelo qual o sujeito pode distinguir o belo na natureza e no espírito: "O juízo do gosto não é um juízo do conhecimento; por conseguinte, não é lógico, mas estético", seu princípio determinante só pode ser subjetivo. Mas ao definir o belo como "uma finalidade sem fim", Kant prepara a integração da teoria esté-tica num sistema
- 3. Hegel afasta completamente do debate o problema da imitação da natureza, que não é, em si. nem bela nem feia. A arte não é outra coisa, diz Hegel, senão o mais subjetivo desenvolvi-mento do espírito a partir do real; e suas formas históricas representam, cada uma a seu modo, momentos desse desenvolvimento. Assim, a arte grega não é mais um ideal fixo definitivo, que se trataria de copiar ou de redescobrir, nias um ponto de equilíbrio ligado a determinada civilização. O espírito encarna-se uma última vez na arte romântica, na qual o infinito da intuição "dissolve a cada instante" as formas fixas. Por isso, a essa evolução histórica corresponde uma ascensão progressiva da arte; mas esta ascensão anuncia, de certa forma, a "morte" da arte.
- 4. Contemporaneamente, a estética, tendo renunciado em princípio a todo cânone, é caracterizada por uma abundância de correntes, cada uma constituindo suas teorias particulares.

**esteticismo** Doutrina da estética ou do belo; atitude de alguém que, ignorando toda consideração moral em seu julgamento e em sua conduta, limita-se a considerar a beleza como o único e supremo valor.

estolcismo Escola filosófica grega, deriva seu nome dastoa Poikilé, um pórtico em Atenas, onde lecionava o seu fundador, o filósofo \*Zenão de Cicio, sendo também, por vezes, conhecida como filosofia do \*Pórtico. O estoicismo desenvolveu-se como um sistema integrado pela lógica, pela física e pela ética, articuladas por princípios comuns. E, no entanto, a ética estóica que teve maior influência no desenvolvimento da tradição filosófica, chegando mesmo a influenciar o pensamento ético cristão nos primórdios do cristianismo. Na concepção estóica, os princípios éticos da harmonia e do equilíbrio baseiam-se, em última análise, nos princípios que ordenam o próprio \*cosmo. Assim, o homem, como parte desse cosmo, deve orientar sua vida prática por esses princípios. A \*ataraxia, imperturbabilidade, é o sinal máximo de sabedoria e felicidade, já que representa o estado no qual o homem, impassível, não é afetado pelos males da vida. É sobretudo da valorização dessa atitude impassível que se deriva o termo estóico, cm seu sentido corrente. Os estóicos sustentavam uma física materialista, sendo a matéria um continuum, em oposição ao \*atomismo epicurista. Consideravam o mundo como um todo orgânico, animado por um princípio vital, o logos spermutikós, que constituía a própria alma (pneuma) do mundo. No ser humano, o logos, o princípio racional, seria uma manifestação depurada desse princípio vital. Em nosso século, as contribuições dos estóicos à lógica e ñ teoria da lingua-gem têm sido revalorizadas. Tradicionalmente, a lógica estóica teve pouca repercussão, uma vez que foi suplantada pela grande difusão da lógica aristotélica, da qual difere sobretudo por ser fundamentalmente uma lógica da proposição e não do silogismo. Historicamente, o estoicismo pode ser dividido em três períodos: I) o estoicismo antigo, fundado por Zenão de Cicio (c.335-264 a.C.) e difundido principalmente por Cleantes (331-232 a.C.) e Crisipo (c.280-c.205 a.C.); 2) o estoicismo médio, de caráter mais eclético, cujos principais representantes são Panécio (e.180-c.110 a.C.) c Posidônio (135-51 a.C.); e 3) o estoicismo romano, imperial ou novo, representado por Sêneca (4 a.C.-65 d.C.). Epicteto (50-125 ou 130) e Marco Aurélio (121-180).

**estóicos** (do gr. Stoa: pórtico em Atenas onde se reuniam os filósofos dessa escola) Adeptos do \*estoicismo, ou seja, da doutrina filosófica de \*Zenão de Cicio, segundo a qual o ideal do sábio consiste em viver cm perfeito acordo e em total harmonia com a natureza, dominando suas paixões e suportando os sofrimentos da vida cotidiana, até alcançar a mais completa indiferença e impassibilidade diante dos aconteci-mentos.

Estratão Filósofo grego (nascido em Lâmpsaco, ou cm Atenas) peripatético que floresceu no séc.III a.C. Sucedeu a Teofrasto como diretor do Liceu (de 288 a.C. até a sua morte, em 268 a.C.). Suas pesquisas e ensinamentos relacionam-se sobretudo com as ciências da natureza.

**estrutura** (lat. structura) 1. Conjunto de ele-mentos que formam um sistema, um todo ordenado de acordo com certos princípios fundamentais. A forma ou modo de ordenação desse sistema, considerado em abstrato. Ex.: a estrutura do átomo. a estrutura da língua portuguesa, a estrutura da sociedade.

- 2. Construção teórica formal, modelo visan-do estabelecer as correlações entre as variáveis de uni sistema. Ex.: estrutura algébrica.
- 3. Na teoria da \*Gestalt (Cestalttheorie), a estrutura é a própria forma da organização de determinados elementos que adquirem sentido apenas enquanto fazem parte de um conjunto. Ex.: três pontos colocados em linha reta são percebidos como formando unia linha reta.
- 4. Estrutura profunda / estrutura superficial. Na lingüística dc Chomsky. a estrutura profunda é uma realidade formal e abstrata, a estrutura da linguagem. subjacente a todas as línguas. A estrutura superficial é, por sua vez, a estrutura concreta de uma língua particular. "Podemos distinguir a 'estrutura profunda' de uma frase de sua 'estrutura superficial'. A primeira é a estrutura abstrata e subjacente que determina a interpretação semântica: a segunda é a organização superficial das unidades que determinam a interpretação fonética e que remetem à forma física do enunciado efetivo... não é necessário que a estrutura profunda e a estrutura superficial sejam idênticas" (Chomsky, Lingüística cartesianal.

**estruturalismo** 1. Doutrina filosófica que considera a noção de \*estrutura fundamental como conceito teórico e metodológico. Concepção metodológica c m diversas ciências (lingüística, antropologia, psicologia etc.) que tem como procedimento a determinação e a análise de estrutu<sup>r</sup>as.

2. Pode-se considerar o estruturalismo corno uma das principais correntes de pensamento, sobretudo nas ciências humanas, em nosso sé-culo. O \*método estruturalista de investigação científica foi estabelecido pelo lingüista suíço Ferdinand de Saussurre (1857-1913), que afirma ver na \* linguagem "a predominância do sistema sobre os elementos, visando extrair a estrutura do sistema através da análise das relações entre os elementos" (E. Benveniste). A lingüística, desse modo. teria por objeto não a descrição empírica das línguas. masa análise do sistema abstrato que constitui as relações lingüísticas. Lévi-Strauss aplicou o método estruturalista no estudo elos mitos e das relações de parentesco nas sociedades primitivas, tornando as estruturas sociais como modelos a serem descritos, estabelecendo assim o sentido da cultura em questão.

eterno/eternidade (lat. aeternus, aeterritas) 1. Na linguagem filosófica, esses termos devem ser empregados no sentido estrito de "dimensão temporal". "duração sem começo nem fim" e não. como no sentido corrente, de tempo muito longo ("isto dura uma eternidade") ou de tempo sem fim ("amor eterno"). Donde os dois modos de entendê-los:

- 2. Como a infinitude do tempo, essa finitude sendo "linear" ou (algumas vezes) cíclica. As-sim, a eternidade é um tempo sem começo nem fim. Quando dizemos: "A matéria é eterna". queremos afirmar que, embora ela esteja submetida ao tempo (pois se transforma). sempre existiu (sob uma forma ou outra) e sempre existirá (o que precisa ser provado).
- 3. Como a "não-temporalidade absoluta' (Hegel): essa negação de uma negação é propriamente a eternidade. "duração inteiramente simultânea". Assim. a eternidade é o caráter do ser subtraído a todas as formas de mudança e ao tempo, não possuindo nem começo nem fim. Para o cristianismo, a eternidade é um privilégio de Deus, privilégio tão essencial que por vez es se confunde com a essência divina: a imortalidade da alma sendo considerada uma participação post mortem (depois da morte) da eternidade (daí a expressão. "vida eterna"). Portanto, a eternidade é um atributo de Deus: tanto no sentido temporal quanto no intemporal. Ele está fora do tempo, pois o que para nós é passado, presente, futuro\_ para Ele é simultaneidade ab-soluta. presente permanente.

eterno retorno Espécie de mito introduzido na filosofia por Nietzsche para descrevera "con-dição humana", revigorando unia idéia esboça-da por certos pitagóricos, admitida pelos estóicos e certos neoplatônicos, sob uma forma astrológica, para designar a doutrina no movimento cíclico absoluto e infinitamente repetido de todas as coisas. Em .Issim Jalorr taratustra (1883-85), ele retoma a idéia de Heráclito do devir, segundo a qual tudo flui, tudo muda, tudo retorna, e declara: tudo passa e tudo retorna, eternamente gira a roda do ser. Em Ecce homo (1888), tem sua primeira intuição, quase mística, do eterno retorno: se o tempo não é linear, não faz sentido a distinção entre o "antes" e o "depois". Se tudo retorna eternamente, o futuro já é uni passado; e o presente é tão passado quanto futuro.

Ética (gr. ethike, de ethikós: que diz respeito aos costumes) Parte da filosofia prática que tem por objetivo elaborar uma reflexão sobre os problemas fundamentais da moral (finalidade e sentido da vida humana, os lùndamentos da obrigação e do dever. natureza do bem e do mal, o valor da consciencia moral etc.), mas fundada num estudo metafísico do conjunto das regras de conduta consideradas como universalmente válidas, Diferentemente da moral, a ética está mais preocupada em detectar os princípios de uma vida conforme à sabedoria filosófica, em elaborar uma reflexão sobre as razões de se desejar a justiça e a harmonia e sobre os meios de alcançá-las. A moral está mais preocupada na construção de um conjunto de prescrições destinadas a assegurar uma vida cm comum justa e harmoniosa. 1'er moral

Ética (Etlrica) Principal obra de Espinoza. iniciada por volta de 1661 e publicada postumamente em 1677. Nela. procura demonstrar de modo rigoroso e ordenado ("more geometrico", isto é. "segundo o método geométrico") a falácia da filosofia dominante etn seu tempo, em particular a teoria do sujeito voluntário pretendendo transformar o homem em "mestre e possuidor da natureza". Sua tese central consiste em dizer que todas as coisas. inclusive os ho-mens, constituem modos da \*substância única que é Deus: Deus sh e ,Aatura. quer dizer. Deus. ou seja, a Natureza. Muitos vêem nesta concepção — que dissolve o mundo em Deus, num Deus nem criador nem pessoa — uma visão panteísta. No fundo\_ o que ela recusa é o dever-ser: não sendo uni "império". o homem se encontra submetido ás leis da natureza.

Etica a Nicóttmco (Ethica .V<sup>t</sup>ikonaacheia) Principal tratado de ética de \*Aristóteles, aparentemente dirigido a seu filho Nicómaco. Nele defende a virtude como -'justa medida", que pode ser atingida pelo homem se este demonstrar prudência (pin<sup>r</sup>onesis) em suas decisões, ó que lhe permite atingir a felicidade (eudainrooia), que é a realização da vida do homem virtuoso. Teve grande influência no desenvolvi-mento das teorías éticas na tradição filosófica. etiologia (gr. ajtiologia) Termo criado por Demócrito para designar a busca "científica" das causas: "Eu preferiria encontrar uma

etiologia (gr. aitiologia) Termo criado por Demócrito para designar a busca "científica" das causas: "Eu preferiria encontrar uma única causa verdadeira a herdar o reino da Pérsia", teria dito ele. Portanto, a etiologia é a descrição analítica da causalidade. Transposto para a medicina, esse termo passou a designar o conjunto das causas que provocam uma doença.

**eu**, filosofia do O eu (ego em latim, je em francês) constitui o termo característico para designar a filosofia do sujeito (ou da consciência), que parte do pensamento pessoal a fim de construir toda uma teoria do conhecimento. Nascida com o \*cogito de Descartes, ela se encontra bem expressa no "Penso, logo existo". Podemos duvidar de tudo, podemos nos perguntar se os objetos que percebemos não constituem fantasmas ou visões de um sonho. Contudo, enquanto estamos duvidando, percebemos que há pelo menos uma coisa que permanece ao abrigo da dúvida: existe um certo ser, que se encontra aí e que está duvidando. "Esta proposição: je sui, j'existe é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo em meu espírito", comenta Descartes. E do cogito, ele tira a conclusão: eu sou uma substância que pensa. Cada vez que pensamos ou dizemos "eu", ou seja, que temos consciência atual de existir, esta consciência é um ato, não uma coisa. Porque afirmar a existência de um eu pensante é exceder os limites de nossa experiência.

Eubúlides de Mileto Filósofo grego que floresceu no séc.IV a.C.; sucedeu a Euclides como chefe da escola \*megárica ou

escola de Mégara. Atribui-se a formulação do paradoxo de Epimênides. Ver Epimênides, paradoxo de.

**Euclides** (c.450-c.380 a.C.) Filósofo grego (nascido em Mégara ou em Gela, Sicília); foi discípulo de Sócrates, daí ser conhecido como "o Socrático", e fundou a escola megárica, ou escola de Mégara, também chamada escola erística. Restam apenas títulos de suas obras.

**Eudemo de Rodes** Filósofo grego que floresceu no séc.IV a.C.; foi discípulo de Aristóteles. É considerado um dos grandes peripatéticos. Restam fragmentos de seus escritos relacionados com a doutrina aristotélica.

eudemonismo (do gr. eudaimonia: felicidade) Doutrina moral segundo a qual o fim das ações humanas (individuais e coletivas) consiste na busca da felicidade através do exercício da virtude, a única a nos conduzir ao soberano bem, por conseguinte, à felicidade. É essa identificação do soberano bem com a felicidade que faz da moral de Aristóteles um eudemonismo; também a moral provisória de Descartes pode ser entendida como um eudemonismo (que não se deve confundir com \*hedonismo).

evidência (lat. evidentia) Em seu sentido cor-rente, tudo aquilo que se impõe ao espírito com uma força tal que parece desnecessário demons-trá-lo ou prová-lo. Ex.: "O todo é maior do que a parte" (Euclides). Precisamos distinguir as "falsas evidências" das "evidências objetivas". Para Descartes, somente a evidência intelectual pode constituir critério de objetividade. A primeira regra do método consiste "em nada aceitar por verdadeiro a não ser que se imponha a mim como evidente". Uma idéia evidente é uma idéia ao mesmo tempo clara (presente ao espírito) e distinta (definida): a verdade das evidências é garantida metafisicamente pela veracidade divina; e as ciências são fundadas em evidências racionais primeiras. As falsas evidências são as dos preconceitos, as da infância e as dos senti-dos. O modelo das evidências intelectuais é o das matemáticas. Aquilo que se chama de modo tautológico de "evidência absoluta" é apenas o grau absoluto da certeza.

evolução (lat. evolutio) 1. Para os naturalistas do séc.XVIII: desenvolvimento, por simples engrandecimento, de um ser préformado.

- 2. Para os zoólogos do séc.XIX: transformação, no decorrer das épocas, das espécies; para os embriologistas, desenvolvimento epigenético do embrião, recapitulando, pelo menos sumaria-mente, a filogênese.
- 3. Para Herbert Spencer: transformação uni-versal definida sobretudo pela integração e pela diferenciação progressivas: "A evolução é uma integração de matéria durante a qual esta passa de uma homogeneidade indefinida, incoerente, para uma heterogeneidade definida, coerente."
- 4. No sentido biológico atual, a evolução designa a transformação de uma espécie viva em outra espécie, seja sob a ação lenta de certos fatores externos, seja por mutações bruscas. Por analogia, transformação de um personagem real ou imaginário, sobretudo no que diz respeito a seu caráter e sentimentos. Por extensão, transformação do próprio caráter, dos senti-mentos, de um conjunto de idéias, de uma doutrina etc.

**evolucionismo** 1. Nome genérico das diver-sas doutrinas ou teorias filosóficas que utiliza-ram o transformismo biológico ou que se desenvolveram apoiadas nele. O que têm em comum é o fato de constituírem um relativismo orienta-do no tempo para um absoluto incognoscível (Spencer) ou místico (Teilhard de Chardin).

- 2. Concepção biológica segundo a qual todas as espécies derivam umas das outras por um processo de transformação natural. Ver transformismo: criacionismo.
- 3. Doutrina filosófica segundo a qual a evolução constitui a lei geral dos seres (matéria, vida, espírito e sociedades), capaz de reger, por conseguinte, tanto as ciências quanto a própria moral.
- 4. Para Charles Darwin (1809-1882). célebre por ter criado a teoria segundo a qual "a luta pela vida e a seleção natural são consideradas como os mecanismos essenciais da evolução dos seres vivos", é a idéia de seleção natural que se encontra no ceme da questão da evolução: os organismos vivos formam populações denominadas espécies e apresentam "variações": graças a essas variações, certos individuos são melhor "adaptados" a seu meio e engendram uma descendência mais numerosa. A seleção natural designa o conjunto dos mecanismos que fazem a triagem elos melhores indivíduos: assim, graças à "luta pela viela", as populações evoluem lentamente, isto é. se transformam c se diversificam produzindo formas cada vez mais complexas.

**exegese** (gr. exegesis, de exegeisthai: explicar, interpretar) Interpretação filológica ou doutrinal de textos fundamentais caracte<sup>r</sup>izados por sua incompreensibilidade literal e por sua obscuridade devidas ao fato de terem sido escritos há muito tempo, em out<sup>r</sup>o contexto cultural. Ex.: a exegese da Bíblia, dos textos das leis etc.

existência (do lat. tardio exsisventia) 1. Para a escolástica, a existência é uma cias divisões do \*ser, exprimindo simplesmente o "fato de ser", o fato de ser realmente. de ter uma existência substancial. Oposto a essência.

2. Para o \*existencialismo contemporâneo, esse termo designa o modo de ser próprio do existente humano. a realidade humana naquilo que tem de absurdo, de deliberado (pela tomada de consciência) e de irredutível ã consciência (contingência e factividade). A existência e' "ek

sistência", isto é, arrancamento perpétuo de um mundo. de uma \*situação no mundo com o qual não pode confundir-se. pois é "para-si" e não "cm-si". Assim, é a mesma coisa dizer que o homem existe e que ele existe como \*consciência ou \*liberdade. Ver Dasein; essência.

**existencialismo** (fr. existentialisme) Filoso-fia contemporánea segundo a qual, no homem, a existência. que se identifica com sua liberdade, precede a essência: por isso, desde nosso nasci-mento. somos lançados e abandonados no mundo, sem apoio e sem referência a valores; somos nós que devemos criar nossos valores através de nossa própria liberdade e sob nossa própria responsabilidade. Quando Sartre diz que a existência precede a essência. quer mostrar que a liberdade é a essência do homem: "A liberdade do para-si aparece como seu ser." Assim, a filosofia existencialista é centrada sobre a existência e sobre o homem. Ela privilegia a oposição entre a existência e a essência. Quanto ao homem, ele e aquilo que cada um faz de sua vida, nos limites das determinações físicas. psicológicas ou sociais que pesam sobre ele. Mas não existe uma natureza humana da qual nossa existência seria um simples desenvolvimento. O cerne do existencialismo é a liberdade, pois cada indivíduo é definido por

aquilo que ele faz. Daí o interesse cios existencialistas pela política: somos responsáveis por nós mesmos e por aqui-lo que nos cerca, notadamente, a sociedade: aquilo que nos cerca é nossa obra. Como o pensamento filosófico (abstrato e generalizante) não apreende a existência individual, na qual a angústia tem um papel preponderante. o existencialismo abre-se para a literatura e para o teatro, fazendo a filosofia despontar em romances e pecas teatrais.

**existente** (al. das Seiende) Designa toda \*realidade concreta. as coisas, os outros homens, o \*Dasein (o ser-aí ou a realidade humana). En-quanto existente. o homem é ao mesmo tempo o ser entre as coisas existentes, o ser cont a realidade humana dos outros e o ser em relação consigo mesmo. "O existente é o ser-no-mundo" (I-leidegger). Le ente.

exotérico Ver esotérico.

**experiência** (lat. experiencia) Distinguimos, na palavra "experiência", um sentido geral (experience, em inglês) e um sentido técnico, próximo de

## experimentação (experiment, em inglês).

- 1. Em seu sentido geral, a experiência é um \*conhecimento espontâneo ou vivido, adquirido pelo indivíduo ao longo de sua vida. Ela aparece em relação à vida corrente (dizemos: "homem de experiência") ou em relação com a teoria do conhecimento. Para o empirismo, todo conheci-mento deriva da experiência. Para o nacionalismo, ao contrário, a experiência nada nos ensina, pois é aquilo que precisa ser explicado, não havendo experiência que não esteja impregnada de teoria. Ver empina.
- 2. Em seu sentido técnico, experiência é a ação de observar ou de experimentar com a finalidade de formar ou de controlar uma hipó-tese. Assim, a experiência (no sentido de experiment) é o fato de provocar, partindo de condições bem determinadas, uma observação tal que seu resultado seja apto a fazer conhecer a natureza do fenômeno estudado. Sinônimo de experimento.
- 3. Conceitos: "A experiência é um princípio que me instrui sobre as diversas conjunções dos objetos no passado" (1-lume). "Nenhum conhecimento a priori nos é possível senão o de objetos de uma experiência possível"; "A experiência é um conhecimento empírico, isto é, um conhecimento que determina objetos por percepções" (Kant).

**experiência crucial** Expressão criada por Francis Bacon para designar, por "exemplos da cruz", situações em que o sábio se encontra diante de duas hipóteses contraditórias (como o peregrino que, na encruzilhada dos caminhos, não sabe que estrada tomar). O sábio procede, pois, a uma experiência, sendo-lhe permitido excluir uma das hipóteses e confirmar a outra. Trata-se de uma experiência que se funda no princípio de contradição, que nos diz que uma coisa não pode ser ao mesmo tempo ela mesma e seu contrário.

**EXPERIENCÍA** Experiência vivida por um indivíduo na qual ele se encontra existencialmente comprometido ou implicado.

**experimentação** Interrogação metódica dos fenômenos, efetuada através de um conjunto de operações, não somente supondo a repetibilidade dos fenômenos estudados, mas a medida dos diferentes parâmetros: primeiro passado para a matematização da realidade. A experimentação

"verifica" uma hipótese oriunda da experiência e chega, eventualmente, a uma lei, dita experimental.

**experimentalismo** (ingl. experimentalism) 1. Ato de recorrer à experiência concreta (de ordem perceptual, intuitiva, ativística, axiológica ou mística) na fonte da verdade. Oposto a intelectualismo.

2. John Dewey usou o termo para indicar que a educação deve basear-se na experiência, em-pregando-a como sinônimo de \*instrumentalismo.

experimento (lat. experimentam) Ver experiência.

**explicação** (lat. explicatio) 1. Segundo a tradição empirista, a explicação consiste no conhecimento das leis de coexistência ou de sucessão dos fenômenos, de seu "como": se uma descrição diz o que é um objeto, uma explicação mostra como ele é assim. Um fato particular é explicado quando fornecemos a lei da qual sua produção constitui um caso.

- 2. Para os racionalistas, ao contrário, a explicação consiste na determinação das causas dos fenômenos, de seu "por quê", ou seja, em des-cobrir o consequente pré-formado em seus antecedentes, em reduzir os fatos à sua causa, a única causalidade inteligível sendo a adequação da causa ao efeito.
- 3.O trabalho da explicação, tipicamente uma atividade da ciência, reduz a explicação à des-coberta das leis capazes de dar conta dos fenômenos.

**êxtase** (gr. ekstasis: ação de estar fora de si) 1. Em seu sentido estrito, estado ao mesmo tempo afetivo e intelectual marcado exterior-mente por uma imobilidade quase total e por uma diminuição das funções de relação.

- 2. Para os filósofos neoplatônicos, especial-mente Plotino, união íntima com o Uno, na qual a alma, desligada do mundo, do conhecimento sensível e de si mesma, aniquila-se na substância infinita de Deus.
- 3. Estado psíquico caracterizado por um sentimento de beatitude e de união a um absoluto qualquer. Estado místico da vida religiosa de união amorosa com Deus, caracterizado por um alheamento do mundo sensível e pelo fato de alcançar as realidades sobrenaturais por uma intuição Supra-racional ou espiritual.

Extensão (lat. extentio) Quando considerarnos um conceito que designa uma classe de objetos, levamos em conta extensão ou denotação: a extensão do conceito "filosófico" é maior que a do conceito "filosófico brasileiro". Quando o consideramos por um conjunto de características, consideramos sua \*compreensão ou conotação: a compreensão do conceito "filósoto brasileiro" é maior que a do "filósofo". A física do séc.XII, e a metafísica que a completa, caracterizam a matéria pela extensão: ela é o atributo principal da substância corporal, diz Descartes. e os corpos só são conhecidos pela figura e pelo movimento.

externalista Ver internalista/externalista.

extrínseco Ver intrínseco/extrínseco.



fabulação (lat. fabulatio: discurso, conversação) 1. Atividade da \*imaginação que consiste em fabricar relatos fictícios.

2. Espécie de delírio que implica certa con-fusão entre o presente e o passado, expressando-se num discurso incoerente dominado pelas formas imaginárias de perceber. Ao tornar-se mórbida, a fabulação recebe o nome de mitomania.

facticidade (da lat. factitius: artificial) Noção introduzida pela \*fenomenologia contemporânea, notadamente por Sartre, para designar a determinação sob a qual é apreendida a \*existência humana, impossível de ser fundada segundo o princípio da \*"razão suficiente". Em outras palavras, entre os fenomenólogos, a facticidade designa aquilo que não é necessário. mas que simplesmente é. Em Sartre, o termo designa aquilo que pertence á ordem do fato, sem necessidade nem razão, presença absurda e constatada: "Minha facticidade, quer dizer, o fato de que as coisas estão aí, simplesmente como são, sem necessidade nem possibilidade de ser de outra forma." Assim, minha consciência é chamada a apreender-se a si mesma como um simples "fato" (daí o nome facticidade), fato anterior e irredutível a toda idéia de necessidade: ela é, em sua contingência, absurda, e as coisas estão aí sem necessidade, e eu entre elas.

facticio (lat. factit/us: artificial) 1. Aplica-se àquilo que finge artificialmente a realidade das coisas, dos seres ou dos sentimentos.

2. Em Descartes, as idéias factícias são as que são "feitas ou inventadas" pela imaginação: ficções ou invenções do espirito. Ver idéia.

faculdade (do lat. facultas: capacidade, aptidão) A filosofia clássica afirma a unidade do \*espírito humano. mas distingue nele diversas faculdades. o \*entendimento. a \*vontade, a \*niemória e a \*Imaginação.

- 1. Em Descartes: operação do espírito ou alma: entendimento não e outra coisa senão a alma enquanto retém e se lembra: a vontade não e outra coisa senão a alma enquanto quer e escolhe ... lodas essas faculdades são, no fundo, a mesma alma...
- 2. Capacidade intelectual que confere a alguém, certo poder de realizar determinadas coi-sas. I-lojc em dia, fala-se mais de aptidão (física. moral. psicológica. intelectual) para certos empreendimentos.

falácia (do lat. ja/tcrr: enganoso) Argumento envolvendo uma forma não-válida de raciocinio. Argumento errôneo, que possui a aparência de válido, podendo isso levar à sua aceitação. Per círculo vicioso; petição de princípio: sofisma

falsificabilidade Critério metodológico de cientificidade proposto por Karl Popper em contraposição ao critério \*verilicacionista dos neo-positivistas ou fisicalistas. que consiste em distinguir ou demarcar a racionalidade científica das outras formas possíveis (não-cientificas) de racional idade. Para objetivar seus resultados, o cientista constrói teorias cujas conseqüências tenta Itrisilicar. Fin out as palavras, para que uma teoria seja científica. é preciso que possua esse caráter distintivo que é a falsiticabilídade ou refutabilidade. Só são científicas as teorías às quais a experiência pode dar um desmentido parcial e indireto. Do ponto de vista lógico. Esse desmentido invalida toda a teoria. Assim, a falsificabilidade é o ve dadeiro critério de demarcação entre o científico e o não-científico\_ Por isso. uma teoria só pode ser considerada científica se for suscetível de ser refutada pela experiência. Sc a física é uma "verdadeira ciência". é porque faz predições que a experiência pode, em princípio. contradizer. A psicanálise, em contrapartida. aparece como não-científica, porque suas teorias são infalsif icáveis. apesar de os "fatos" a confirmarem sempre. As teorias não-refutáveis são metafísicas, o que não quer dizer que sejam falsas, mas que não são testáveis experimentalmente. "O marxismo e a psicanálise estão fora da ciência precisamente porque, por natureza. pela estrutura mesma de suas teorias. são irrefutáveis. Seu poder de interpretação é infinito: não há um fato histórico. uma observação clínica que tais teorias não possam assimilar" (Popper). Ver cientiticidadc: verificação/verficacionísmo.

falso (lat. falses) I. Diz-se de ludo aquilo (uma hipótese, uma afirmação. uma intormação, uma teoria etc.) que não corresponde á realidade, ou seja. que não pode ser confirmado pela experiência.

2. Uma proposição é falsa quando é incompatível com outras proposições reconhecidas como verdadeiras. violando o principio de identidade ou de não-contradição: se a proposição "todo A é B" é verdadeira, a proposição "algum A não é B" é falsa. Oposto a verdadeiro.

falta (do lat\_tallere: enganar) Violação de uma \*norma ou regra moral por um sujeito considerado livre c consciente. por conseguinte responsável por seus atos. geralmente acompanhada de um sentimento de culpa. As filosofias que consideram o \*livre-arbítrio" unia ilusão que os homens têm por ignorar as causas reais que os fazem agi<sup>r</sup> não admitem as noções de tàlta\_ de pecado ou de culpabilidade.

fanatismo (do lat. fanatices: inspirado. cm delírio) 1. "Primitivamente era o comportamento dos sacerdotes de certas divindades, Isis, Cibele. Belona. os quais entravam numa espécie de delírio sagrado. durante o qual se feriam e fariam jorrar seu sangue" (André Lalande).

2. Atitude passional de sectarismo, de intolerância e de agressividade relativamente às pes-soas que não comungam da mesma fé religiosa.

da mesma convicção (ou ideologia) política ou que não defendem os mesmos valores. Ver sectarismo; dogmatismo.

fantasia (gr. phantasia: imaginação) I. No sentido corrente, designa tanto a originalidade criadora de alguém quanto a irregularidade de um capricho da vontade ou do desejo.

2. Em seu sentido filosófico, designa a "imaginação reprodutora das imagens já percebidas na memória" (Aristóteles). Por extensão, designa a inspiração criadora, a imaginação artística.

fantasma (gr. phantasma: visão) Para os filósofos gregos, o fantasma é uma \*imagem que procede diretamente elos objetos e atinge os sentidos (especialmente a visa()) daqueles que os observam. Corresponde mais ou menos ao \*simulacro de Lucrécio.

Farias Brito, Raimundo de (1862-1917) Farias Brito nasceu em São Benedito, Ceará, mas desenvolveu seu pensamento filosófico no Rio de Janeiro. Durante os longos anos em que lecionou lógica no Colégio Pedro II, ficou con-vencido do papel primordial da filosofia como saber fundamental do homem e corno norma para a vida humana. Vivendo num clima de forte dominância do cientificismo positivista, proclamou a incapacidade da ciência de salvar o ho-mem. Por isso, tentou aproximar a filosofia e a religião. Caberia à filosofia, sem negar a ciência, salvá-la e superá-la. Ao reduzir a exterioridade do mundo à interioridade do homem, Farias Brito defendeu uma metafísica espiritualista privilegiando o pensamento à vontade. Essa metafísica influenciou bastante o pensador católico Jackson de Figueiredo, fundador do Centro Dom Vital, e outros pensadores (Tristão de Ataide, por exemplo) que desenvolveram urna espécie de metafísica cristã. Obras principais: Finalidade do mundo, em 3 vols.: I. A filosofia como atividade permanente do espírito (1895), II. A filosofia modema (1899), 111. o mundo como atividade intelectual (1905); A verdade como regra das ações (1905), A base física do espírito (1912), O inundo interior (1914), Obras de Farias Brito, póstuma (1951-1957), Inéditos e dispersos, póstuma (1966). Ver filosofia no Brasil.

fatalidade (do lat. fatalitas, de fatum: destino) Caráter daquilo que é obra do \*destino, em geral de um acontecimento funesto e inevitável, pelo qua( ninguém pode se sentir responsável: a morte é uma fatalidade. no sentido em que é irreversível e inevitável.

fatalismo (do lat. fatalis, de fatum: destino) Doutrina segundo a qual todos os acontecimentos do universo, especialmente os da vida huma-na, encontram-se submetidos ao destino, quer dizer, acontecem por uma necessidade absoluta. em conformidade com aquilo que está escrito e dito no chamado "livro do destino", não restan-do nenhum lugar para a inteligência e a iniciativa humanas. Convém observar que a palavra "fatalismo" não implica a noção de \*causalidade. Fala-se do fatalismo dos astrólogos, mas eles fazem uma ressalva: "os astros conduzem. mas não obrigam" ou, no dizer de Séneca: "os astros guiam aqueles que lhes fazem confiança, mas puxam os outros pelos cabelos". Por extensão. podemos chamar de fatalismo tudo aquilo que faz pressão sobre a vontade humana de modo aparentemente irreversível. Nesse sentido. há fatalidades: a morte para o indivíduo, por exemplo.

fato (lat. facturo. de facere: fazer) 1. Algo que existe, que acontece, que nos é dado pela \*experiência. Evento, ocorrência. Uma realidade objetiva. Difere de coisa ou objeto por possuir um sentido mais dinâmico. de algo que ocorre. de uma relação entre objetos. Ex.: "O inundo é a totalidade dos fatos, não das coisas" (Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 1.1).

- 2. Aquilo que corresponde a uma sentença declarativa e em relação a que a sentença pode ser considerada verdadeira ou falsa. Ex.: A Terra é redonda.
- 3. Fato bruto: dado empírico, resultado da maneira pela qual nossos sentidos são afetados diretamente. Ex.: uma impressão visual ou so-nora, uma sensação de dor etc. Opõe-se a fato científico, que resulta de observações, medidas, comprovações etc.. realizadas de acordo com um determinado método científico, relacionando-se com outros fatos do mesmo tipo e tendo seu sentido determinado por fazer parte de um sis-tema teórico. Ex.: a água ferve a 100°C.
- 4. Verdade de fato: Leibniz (Monadologia, 3.3) caracteriza as verdades de fato como verdades contingentes. cujo contrário é possível; opondo-se às verdades da razão, que seriam necessárias, sendo seu contrário possível.

5.

**fé** (lat. fides: confiança, crença) 1. Atitude religiosa do verdadeiro crente que se liga a Deus por um ato voluntário, a partir de uma testemunha de origem sobrenatural. As relações da fé com a razão estiveram no centro das filosofias medieval e clássica. Segundo Tomás de Aquino, "foi necessário, para a salvação do homem, que houvesse, fora das ciências filosóficas que a razão perscruta, uma doutrina diferente, pro-cedendo por revelação divina". Sinônimo de crença.

2. Atitude mental que consiste em ligar-se. a partir de uma testemunha ou de uma autoridade indiscutível, a algo com o qual nos comprometemos. Assim, a fé aparece nas expressões jurídicas "dou le". "respeitar a fé jurada", "testemunhar sob a fé do juramento" etc. Quando a fidelidade ao engajamento é uma fidelidade à verdade ou à intenção, fala-se de boa fé. A má fé é a duplicidade, a hipocrisia por palavra ou ato. A má fé é um despistamento para o outro de seus verdadeiros sentimentos, um ocultamento do fundo de seu pensamento. Para Sartre, ao contrário, a má fé consiste em se ocultar a si mesmo seus verdadeiros projetos ou o sentido de uma situação por essa espécie de duplicidade que é o modo de ser necessário do para-si (homem).

felicidade (lat. felicitas) 1. Estado de satisfação plena e global de todas as tendências huma-nas.

- 2. Entre os gregos, a busca da felicidade estava vinculada à procura do bem supremo e da virtude. Aristóteles faz da felicidade "a atividade da alma dirigida pela virtude", isto é, pelo exercício da virtude, e não da simples posse.
- 3. Kant critica as concepções que depositam a felicidade nos sentidos ou que fazem dela um objeto da razão pura. Para ele, "a felicidade é sempre uma coisa agradável para aquele que a possui", mas ela supõe, "como condição, a conduta moral conforme a lei".

Em nossos dias, os filósofos da liberdade declaram que "não há moral geral" (Sartre), mas escolhas de existência. A felicidade não é mais um fim a ser atingido, mas uma função cíclica e intermitente, só surgindo na medida em que a afirmamos. Por sua vez, podemos falar da felicidade sem considerar a forma da sociedade em que ela se manifesta: "Freud estabeleceu o vin-culo profundo entre a liberdade e a felicidade humana, de um lado, e a sexualidade. do outro: a sexualidade fornece a fonte original da felicidade e da liberdade e. ao mesmo tempo. a razão de suas restrições necessárias na civilização" (Herbert Marcuse). Assim, para Freud, "a felicidade não é um valor cultural": está subordinada às exigências do trabalho e da produção. Ver bem: contemplação.

5. Conceitos: "Urna vida feliz é impossível sem a sabedoria, a honestidade e a justiça, e estas, por sua vez, são inseparáveis de uma vida feliz" (Epicuro). "Ser feliz é necessariamente o desejo de todo ser racional mas finito; portanto, é inevitavelmente um princípio determinante de sua faculdade de desejar" (Kant). "Para sermos felizes, precisamos pensar na felicidade do outro" (Bachelard).

**fenomenal** (do gr. phainomenon) Que é relativo ao \*fenômeno, ou composto de fenômenos. Ex.: realidade fenomenal. "Quando falo de objetos no espaço e no tempo, não falo das coisas em si, pois ignoro tudo sobre elas, mas apenas das coisas fenomenais, isto é, da experiência, como um modo de conhecimento que apenas o homem possui" (Kant, Prolegómenos).

**fenomenalismo** Doutrina segundo a qual o homem não pode conhecer as coisas em si, somente os \*fenômenos (no sentido kantiano). Contrariamente ao fenomenismo, não considera as coisas em si ou "númenos" como simples palavras vazias de sentido, mas nelas reconhece uma realidade. A doutrina de Kant é um fenomenalismo.

**fenomenismo** Concepção filosófica atribuí-da sobretudo a Hume, que não admite a existêncïa de nenhuma \*substância, considerando a realidade como composta exclusivamente de \*fenômenos e das percepções e idéias que formamos destes. Ver materialismo; objetivismo: subjetivismo. Oposto a substancialismo.

fenômeno (gr. phainomenon, de phainesthai: aparecer) 1. Desde sua origem grega, o termo "fenômeno" tem um sentido ambíguo, oscilan-do entre a idéia de "aparecer com brilho" e a idéia de simplesmente "parecer". Assim, o fenômeno é algo de pouco seguro e, em última instância, urna ilusão. Daí a oposição metafísica entre o ser e o parecer: o ser em si não pode ser percebido por nossos sentidos; aquilo que nos

aparece é apenas a diversidade dos seres particulares. O termo "fenômeno" adquire, então, o sentido genérico de "tudo o que é percebido, que aparece aos sentidos e à consciência".

- 2. 0 termo "fenômeno" passou a ser utiliza-do nas ciências experimentais e nas ciências humanas para designar não uma coisa, mas um processo, uma ação que se desenrola. Assim, a física e a química denominam "fenômeno" toda modificação que ocorre no estado de um corpo: o movimento é um fenômeno (o corpo em movimento se desloca); a dilatação dos gases é um fenômeno, mas os gases são corpos: a digestão (ein biologia) é um fenômeno, mas o aparelho digestivo é um conjunto de órgãos.
- 3. Na filosofia de Kant, o termo "fenômeno" adquire um sentido particular, por oposição a "númeno". O "númeno" designa a coisa em si, tal como existe fora dos quadros do sujeito. Quanto ao "fenômeno", designa o objeto de nossa experiência, ou seja, aquilo que aparece nos quadros que lhe conferem as formas a priori da sensibilidade e as leis do entendimento. Mas Kant distingue a matéria do fenômeno, isto é. a sensação, e a forma do fenômeno, ou seja, o modo como essa sensação é ordenada em nosso espírito. O fenômeno se define, pois, como "um composto daquilo que recebemos das impressões e daquilo que nossa própria faculdade de conhecer tira de si mesma". Sendo assim, o fenômeno nada tem de uma aparição ilusória, mas constitui o fundamento mesmo de todo o nosso conhecimento. Segundo Kant, é essa dis-tinção fundamental entre fenômeno e "númeno" que permite resolver a antinomia entre determinismo e liberdade. Porque o homem, como fenômeno, é determinado. no tempo, pelas leis da causalidade; como "númeno", porém, permanece livre (não é determinado por essas leis).
- 4. A expressão "salvar os fenômenos" consiste em acrescentar hipóteses suplementares a uma teoria de modo que os fatos que pareciam contradizê-la possam ser explicados por ela. Assim, para Galileu, "o real encarna o matemático. Por isso, ele não admite uma separação entre a experiência e a teoria. A teoria não se aplica aos fenômenos de fora, ela não `salva' esses fenômenos, mas exprime sua essência" (Alexandre Koyré).

**fenomenologia** 1. Termo criado no séc. XVIII pelo filósofo J.H. Lambert (1728-1777), designando o estudo puramente descritivo do \*fenômeno tal qual este se apresenta à nossa experiência.

- 2. \*Hegel emprega o termo em sua henomrenoiogia do espírito (1807) para designar o que denomina de 'ciência da experiência da eons-ciência ', ou seja\_ o exame cio processo dialético de constituição da \*consciência desde seu nivel mais básico, o sensível, até as formas mais elaboradas da consciencia de si, que levariam finalmente à apreensão do \*absoluto.
- 3. Corrente filosófica. fundada por \*IlusserI, visando estabelecer um método cie fundamentação da ciência c de constituição da filoso-fia como ciência rigorosa. O projeto fenomenológico se define como uma "volta às coisas mesmas", isto e. aos fenômenos, aquilo que aparece á consciência. que se dá como seu objeto intencional. O conceito de \*intencionalidade ocupa um lugar central na fenomenologia, delinindo a própria consciência como intencional. como voltada para o mundo: "toda consciência e consciência de alguma coisa" (Husserl). Dessa forma. a fenomenologia pretende ao mesmo tempo combater o \*empirismo e o \*psicologismo e superar a oposição tradicional entre \*realismo e \*idealismo. fenomenologia pode ser considerada unha das principais correntes filosóf'ieas deste século, sobretudo na Alemanha c na França, tendo influenciado fortemente o pensa-mento cíe \*Ilcidegger c o existencialismo cie \*Sartre. e dando origem a importantes desdobra-mentos na obra de altores como \*Merlcan-Ponlv e \*Ricouer. I-"cr redução.

Fenomenologia do espirito (Plmononxenologre des Geisies) Obra de \*1 legel. publicada em 18(17, contem o resultado do amadurecimento de seus cursos na Universidade de lena (1801-1806). buscando traçar o processo de constituição da \*consciência. cada um cie seus momentos negando parcialmente o precedente e fazendo-a aceder a

um grau de realidade suplementar. A consciência se eleva. das representações mais elementares do Ser absoluto (Deus) à sua representação lilosôlica adequada: parte cia ingênua "certeza sensível" para atingir o "saber absoluto". Segundo I legel. "este volume expõe o devir do saber". Fm suma. constitui o que chamou de "ciência cia experiência da consciência", examinando a história pela qual o homem se eleva até o \*Absoluto. Trata-se de uma antropologia. des-

crevendo as "representações da consciência" (1 parte) e as "experiências do espírito" (21).

fenomenotécnica "Termo criado por Bache-lard para designar sua filosofia "racionalista aplicada" ou "materialismo racional" que se atualiza na ação polêmica constante da razão, visando objetivar os fenômenos científicos apesar dos caracteres dos objetos comuns, determinar o abstrato-concreto através de uma técnica de produção dos fenômenos: produção teórica dos conceitos e produção material do objeto do Trabalho teórico.

Feuerbach, Ludwig (1804-1872) 0 filósofo alemão (nascido em Landshut) Ludwig Feuerbach e um pensador clue faz parte da "esquerda hegeliana". Rompeu com Hegel em 1837. porque não reconhecia no movimento da história a "razão" clue Hegel nele colocava. Criticou sua filosofia procurando seu verdadeiro conteúdo. Hegel havia posto no cume de todo o processo dialético a idéia absoluta. Feuerbach interpretou essa idéia cie modo teológico e. em seguida.. a condenou. colocando o homem no lugar de. Deus (ou idéia). F,m A essência do crrsIrunrsino e em .1 essência dor religião (1841). mostra clue a religião é uma \*alienação do ho-mem. adoração de ídolos criados pelos homens que prgietam suas esperanças em vez de realizá-las. Segundo l'ngels, essa opinião teve um grande eleito em Marx. Está na origem do chamado "humanismo ateu" radical o homem cria os deuses à sua imagem e semelhança, transfere para o Ccu o ideal de justiça que não consegue realizar na terra.

Feverabend, Paul K. (1924-1994) Professor na liuiversidade da Califórnia(Berkeley), Paul K. Fe\_verahend (nascido em Viena, Austria) sempre se interessou pela física. pelo teatro e pelas letras. Fm 1954, recebeu, cio presidente da república cia Austria. um prêmio por seus traba-lhos nas ciências e cm belas-artes. Em seguida, marcado pelo "segundo" Wittgenstein e por Karl Popper. miem por isso deixou cie criticá-los. Dcu-se conta de clue a lógica formal constitui um elemento pernicioso para o desenvolvimento da filosofia. Revoltou-se contra o empirismo e adotou uma postura epistemológica por ele con-siderada "anarquista". Cansado de buscar uma metodologia geral suscetível de englobar tanto a ciência quanto os mitos, a metafísica e as artes, declarou abertamente que só há uma "regra" metodológica: "Admite-se tudo" ou "Tudo vale". Assim, seu "anarquismo epistemológico" é enfático: nenhuma teoria possui o privilégio da verdade sobre as outras; cada uma funciona mais ou menos, e sua concorrência é a única condição do progresso científico. Além de numerosos artigos em revistas e coletâneas, escreveu as obras: Against Method: Outline of an Anarchistic Theory of Knowledge (1975), Philosophical Papers (1981), em 2 vols., Farewell to Reason (1987).

**ficção** (do lat. fingere: fingir, imaginar) Em seu sentido filosófico, é uma construção elaboradapela imaginação graças àqual um indivíduo acredita poder resolver um problema real (metafísico, lógico, moral ou psicológico). Ex.: o Gênio Maligno, de Descartes.

Fichte, Johann Gottlieb (1762-1814) Nascido em Rammenau, Alemanha, e profunda-mente marcado pela obra de Kant. o filósofo Fichte é um dos principais representantes do chamado idealismo alemão pós-kantiano. Foi professor nas Universidades de leva e Berlim, tendo chegado a reitor desta última (1812). O ponto de partida da obra de Fichte são os problemas kantianos da fundamentação da experiência e da relação entre a necessidade causal do mundo natural e a liberdade no mundo moral. Posteriormente desenvolveu uma filosofia que prenunciava o idealismo absoluto de Hegel, formulando urna noção de "ego" como um ser ativo e autônomo em um sistema determinado pela Natureza. O "ego" resulta assim de um ato de auto-afirmação da consciência originária, constituindo o mundo objetivo — o "não-ego" — a partir das aparências. Seu idealismo, nesse sentido, dissocia-se da filosofia de Kant, sobre-tudo por abandonar a distinção kantiana entre objeto e coisa-em-si. Sua ética humanista e seu idealismo prático antecipam certas idéias do existencialismo como o fazer-se do homem por si mesmo. Obras principais: Discursos à nação alemã (1807-1808), em que defende a regeneração da Alemanha, então ocupada por Napoleão, e a necessidade de reformas sociais, e Doutrina da ciência (1810), em que expõe seu sistema.

Ficino, Marsílio (1433-1499) No plano das idéias, o filósofo e humanista Marsílio Ficino (nascido perto de Florença, Itália) encontra-se

na origem do movimento renascentista. Ao traduzir para o latim o Corpus hermeticum, e, pela primeira vez, as obras completas de Platão e do neoplatônico Plotino, tornou-os acessíveis a um grande público. Em sua interpretação filosófica desses textos. Ficino insuflou vida nova em vários de seus conceitos. sobretudo no de "luz original". que deu nascimento ao mundo e continua a iluminar o universo. Ao inverter os valores neoplatônicos. Ficino torna a vida pre-sente mais preciosa, pois ela se ilumina a partir de uma luz interior. Contudo, não aspiramos a essa "luz original pois seu reflexo se torna mais importante, e se chama beleza. Preocupado ainda em "demonstrar" a imortalidade da alma e cm estabelecer uma harmonia entre a razão e a fé revelada, Ficino partiu em busca de uma "paz da fé". resultante de uma união das crenças cristãs com a tradição grega depurada de seus elementos estranhos. Converteu-se, assim, num defensor da unidade da religião através da variedade dos ritos religiosos. Sua mensagem essencial consiste em dizer que tanto o sagrado quanto o sublime, o misterioso, o incognoscível e o "para-além" se revelam a nós na beleza deste mundo presente. Porque é a beleza que nos dá testemunho da luz e nos revela este mundo regido por forças maravilhosas. A obra essencial de Ficino consiste cm 18 livros intitulados Theo-logia platonica (escritos entre 1469 e 1474).

fideísmo (do lat.(ides: fé, crença) 1. Doutrina que admite que a religião ou as verdades de fé constituem objeto de pura crença. essas verdades sendo independentes de toda e qualquer justificativa racional.

2. Doutrina segundo a qual as verdades fundamentais da ordem especulativa ou da ordem prática não devem ser justificadas pela razão, mas simplesmente aceitas como objeto de pura fé. O fideísta é, sobretudo, um crente, alguém que não admite que a razão seja suficiente para responder às grandes questões como a da existência de Deus ou da imortalidade da alma: uma

resposta afirmativa a essas questões só pode repousar na fé. Ele é malvisto pela Igreja católica. que defende a idéia de que a razão possui um valor eminente, tanto para explicar o mundo quanto para fundar a crença em Deus.

figuras do silogismo São as quatro categorias nas quais se distribuem os modos possíveis de todo silogismo aristotélico. São determinadas pelo lugar do termo médio na premissa maior e na premissa menor (ele jamais aparece na conclusão). Assim, obtemos quatro figuras:

SP: na primeira figura, o termo médio é sujeito na premissa maior e predicado na menor.

PP: na segunda figura, o termo médio é predicado nas duas proposições.

SS: na terceira figura, o termo médio é sujeito nas duas proposições.

PS: na quarta figura, o termo médio é predicado na maior e sujeito na menor. Ver silogismo.

Filodemo (c. 110-28 a.C.) Filósofo grego (nascido em Gadara, Síria) epicurista; ensinou em Roma. Encontraram-se, nas ruínas de Herculano, trinta e seis tratados atribuídos a esse filósofo.

filodoxia (do gr. philia: amizade, e doia: opinião) Platão opõe os filodoxos, os "amantes da opinião", que se comprazem com as aparências e com a diversidade das coisas, aos filósofos, que procuram a idéia por detrás da diversidade das coisas. Kant também opõe filodoxia a filosofia, mas num sentido diferente. Para ele, a filodoxia nada mais é do que um diletantismo da reflexão filosófica, no qual são levantadas questões filosóficas sem preocupação de se che-gar à verdade ou a soluções rigorosas.

Filolau Filósofo grego (nascido em Crotona ou em Tarento) que viveu no séc. V a.C.; pitagórico; fundou uma escola pitagórica em Tebas e foi um dos primeiros a divulgar o pensamento de Pitágoras. Restam apenas fragmentos de suas obras.

Filon Filósofo grego, de origem judaica e cognominado "o Platão judeu"; viveu no séc.I da era cristã em Alexandria e é um dos principais representantes da chamada escola de \*Alexandria. Chefiou uma embaixada de cinco judeus que foram a Roma pedir ao imperador que dispensasse os membros da comunidade judaica de prestarem culto divino à estátua do impera-dor. Como filósofo, procurou conciliar os ensinamentos do Velho Testamento com a filosofia de Platão e Aristóteles. Foi o inspirador do \*neoplatonismo e da literatura cristã. Obras principais: Sobre a vida contemplativa e Deus é um ser imutável.

Filon de Larissa Filósofo grego (nasceu em Larissa) que viveu nos sécs. Il e I a.C. Dirigiu a \*Nova Academia (c. 110 a.C.).

filosofia É difícil dar-se uma definição genérica de filosofia, já que esta varia não só quanto a cada filósofo ou corrente filosófica, mas também em relação a cada período histórico. Atribui-se a Pitágoras a distinção entre a sophia, o saber, e a philosophia, que seria a "amizade ao saber", a busca do saber. Com isso se estabeleceu, já desde sua origem, uma diferença de natureza entre a ciência, enquanto saber específico, conhecimento sobre um domínio do real, e a filosofia que teria um caráter mais geral, mais abstrato, mais reflexivo, no sentido da busca dos princípios que tornam possível o próprio saber. No entanto, no desenvolvimento da tradição filosófica, o termo "filosofia" foi freqüente-mente usado para designar a totalidade do saber, a ciência em geral, sendo a metafísica a ciência dos primeiros princípios, estabelecendo os fundamentos dos demais saberes. O período medie-val foi marcado pelas sucessivas tentativas de conciliação entre razão e fé, entre a filosofia e os dogmas da religião revelada, passando a filosofia a ser considerada ancilla theologiae, a serva da teologia, na medida em que fornecia as bases racionais e argumentativas para a construção de um sistema teológico, sem contudo poder questionar a própria fé. O pensamento moderno recupera o sentido da filosofia como investigação dos primeiros princípios, tendo portanto um papel de fundamento da ciência e de justificação da ação humana. A filosofia crítica, principal-mente a partir do Iluminismo, vai atribuir à filosofia exatamente esse papel de investigação de pressupostos, de consciência de limites, de crítica da ciência e da cultura. Pode-se supor que essa concepção, mais contemporânea, tem raízes no ceticismo, que, ao duvidar da possibilidade da ciência e do conhecimento, atribuiu à filoso-fia um papel quase que exclusivamente questionados. Na filosofia contemporânea, encontra-mos assim, ainda que em diferentes correntes e perspectivas, um sentido de filosofia como investigação crítica, situando-se portanto em um nível essencialmente distinto do da ciência, em-bora intimamente relacionado a esta, já que descobertas científicas muitas vezes suscitam questões e reflexões filosóficas e freqüentemente problematizam teorias científicas. Essa relação reflexiva entre a filosofia e os outros campos do saber fica clara sobretudo nas chamadas "filosofia de": filosofia da ciência, filosofia da arte, filosofia da história, filosofia da educação, filosofia da matemática, filosofia do direito etc.

filosofia analítica Corrente de pensamento que se desenvolveu sobretudo na Inglaterra e nos Estados Unidos a partir do início deste século. com base na influência de filósofos como Gottlob \*Frege, Bertrand \*Russell. George Ed-ward \*Moore e Ludwig \*Wittgenstein. dentre outros Caracteriza-se, em linhas gerais, pela concepção de que a \*lógica e a teoria do \*significado ocupam um papel central na filosofia, sendo que a tarefa básica da filosofia é a análise lógica das sentenças, através da qual se obtém a solução dos problemas filosóficos. Há, no en-tanto. profundas divergências sobre as diferentes formas de se conceber esta análise. Ver Carnap; Círculo de Vrena:: linguagem; Quine: semântica: significado

Filosofia como ciência rigorosa, A (PhilosopiTic als strenge F0'issenschaft) Obra de \*Husserl. publicada entre 1910-1911. na qual critica tanto os partidários do \*naturalismo cien-tífico. quanto os defensores do \*historicismo e define a filosofia como \*fenomenología, vale dizer, corno apreensão do sentido dos fenômenos, pois somente ela pode captar o único ser apoditicamente dado (ou absoluto), o ser da \*consciência Ciência das essências, a filosofia mostra que a consciência, pela \*intencionalidade, capta a "coisa mesma".

filosofia no Brasil A expressão "filosofia no Brasil" foi utilizada pela primeira vez por Silvio \*Romero (1851-1914), em sua obra historiográfica A filosofia no Brasil (1878), para designar o pensamento filosófico produzido entre nós. Vejamos apenas duas fases distintas do desenvolvimento deste pensamento, a inicial e a de sua institucionalização:

- 1. Os primeiros a desenvolverem um pensa-mento filosófico no Brasil foram o português Silvestre Pinheiro Ferreira (1769-1846), que lecionou no Rio de Janeiro e foi autor de Preleções filosóficas (1813), e o franciscano (nascido no Rio de Janeiro) Frei Montalverne (1784-1858), influenciado pelo espiritualismo eclético de Vic-tor \*Cousin e autor de um compêndio de filoso-tia (1833) quando lecionava no Seminário Sào .losé. Neste primeiro momento, no início do
- séc.XIX, o pensamento filosófico brasileiro, ainda muito incipiente. refletia a influência da re-forma do Marquês de Pombal em Portugal, sobretudo quanto à substituição da \*escolástica ainda lecionada no século anterior nos seminários e universidades (principalmente em Coimbra) pelos jesuítas por idéias mais próximas do espírito do \*"Século das Luzes", sobretudo o racionalismo. o empirismo e as recen-tes descobertas científicas. A adoção oficial do compêndio do iluminista italiano Antonio Genovesi (1713-1769) para uso dos estudantes de filosofia no Brasil, antes e depois da independência, refletiu esta política. As principais correntes para o desenvolvimento do pensamento filosófico no pais foram:
- —O \*ecletismo ou espiritualismo eclético, representado pelo próprio Montalverne e por Do-mingos Gonçalves de Magalhães (1811-1882), Visconde de Araguaia, poeta romântico e poli-tico influente no 2<sup>e</sup> Império, autor de Fatos do espírito humano (1858), obra de grande repercussão por sua critica ao empirismo\_ sendo inclusive traduzida para o francês.
- O \*naturalismo, inspirado sobretudo em \*Maine de Biran, representado pelo médico e político baiano Eduardo Ferreira França (1809-1857), que se doutorou na França e foi autor de Investigações psicológicas (1854).
- O pensamento católico, de cunho conserva-dor. empenhado em combater o \*sensualismo e o ecletismo, defendendo a doutrina tomista e tendo como representantes o padre Patrício Muniz (1820-1871), natural da ilha da Madeira e autor da Teoria da afirmação pura (1863), e José Soriano de Souza (1833-1895), médico, doutor pela Universidade de Louvain, na Bélgica, autor do Compêndio de filosofia, ordenado segundo os princípios de santo Tomás de Aquino (1867).
- Os evolucionistas, influenciados por \*Dar-win, como José de Araújo Ribeiro, visconde do Rio Grande, autor de 0fim da criação (1875), e Guedes Cabral, autor de As fitnções do cérebro (1876).
- Os positivistas. discípulos de \*Comte, que se destacam sobretudo no campo do pensamento político. como Benjamin Constant e Júlio de Castilhos, difundindo idéias republicanas e modernizadoras. podendo-se mencionar, no campo mais estritamente filosófico, Luís Pereira Barreto (1840-1922), autor de As três filosofias. 0 principal comentário de historiadores da filosofia no Brasil, como Silvio Romero e o padre Leonel Franca, diz respeito à falta de originalidade do pensamento filosófico produzido no Brasil nesse período, o qual limitava-se a um pálido reflexo das idéias então surgidas na Eu-ropa, nem sempre aqui discutidas a partir de seus mais importantes representantes. A falta de originalidade e a importação das idéias têm sido assim o traço mais acentuado pelos historiadores mais tradicionais, sobretudo devido à falta de uni desenvolvimento mais metódico do pensa-mento filosófico entre nós, bem como à ausência de uma verdadeira comunidade de pensamento. impossibilitada por não existir urna tradição acadêmica própria entre nós nesse período. Neste panorama destacam-se as obras de Tobias \*Barreto e de \*Farias Brito, pela originalidade de pensamento e pelo nivel de elaboração teórica, certamente superior aos demais.
- 2. A segunda fase pode ser caracterizada pela criação, na década de 30. das faculdades de filosofia na Universidade de São Paulo (1934) e na Universidade Nacional, no Rio de Janeiro (1939). quando o pensamento filosófico começa a se institucionalizar no Brasil. O ensino oficial da filosofia entre nós data de 1841. tendo sido implantado no Colégio Pedro 11 do Rio de Janeiro, por iniciativa de Gonçalves de Magalhães. Ensino ministrado, cm grande parte, por autodidatas, quase sempre oriundos das faculdades de direito (fundadas cm 1827). dominadas pelos ideários do ecletismo, do positivismo, do \*neokantismo e da escolástica. Mas a pesquisa e o ensino filosóficos só ganharam caráter mais sis-temático quando foram convidados para a USP, no momento de sua criação, vários professores estrangeiros, sobretudo franceses, para a preparação de docentes. Nesse momento, fora das universidades, destacaram-se duas correntes filosóficas: o \*neopositivismo, representado por Euryalo \*Cannahrava, e o naturalismo, por Pon-tes de Miranda (1894-1979), ambos no Rio de Janeiro. E. nas universidades, a partir de então. destacaram-se as atividades de \*Cruz Costa e Miguel Reale (S. Paulo), e Vieira Pinto (Rio). Hoje em dia, o papel das universidades torna-se cada vez mais importante no delineamento das tendências filosóficas no Brasil, na medida em que constituem suportes institucionais que garantem as atividades de ensino e pesquisa, assegurando boa parte das publicações em periódicos. Isso não significa que instituições alheias às universidades não venham prestando relevan-
- tes contribuições à reflexão filosófica. É o caso, para ficar apenas em dois exemplos, do Instituto Brasileiro de Filosofia, que vem publicando desde 1950 a Revista Brasileira de Filosofia, em São Paulo. e do ISEB (Instituto Superior de Estudos Brasileiros), sobretudo no final da dé-cada de 50 e início da de 60, no Rio de Janeiro. Mas foi a partir dos anos 70, com a criação dos programas de pós-graduação (mestrado e doutorado), que a atividade filosófica ganhou um novo impulso. Muitas dissertações de mestrado e teses do doutorado de real valor vêm sendo defendidas e têm sido publicadas. E sobretudo para os centros de pósgraduação que convergem as principais tendências do pensamento filosófico do Brasil de hoje. Os mais consolida-dos são os cio Rio de Janeiro (UFRJ e PUC). de São Paulo (USP e PUC), Campinas (Unicamp), Porto Alegre (UFRGS) e Belo Horizonte (UFMG). E nessas instituições que tem se desenvolvido o debate em torno das questões mais centrais da filosofia contemporânea e da tradição filosófica. As pesquisas que vêm se desenvolvendo nos principais programas de pós-graduação têm se consolidado graças ao empenho de vários professores e pesquisadores altamente qualificados, muitos dos quais obtiveram seus títulos no exterior, e graças ao incentivo e apoio de órgãos governamentais como a CAPES (MEC) e o CNPq, bem como à coordenação da ANPOF (Associação Nacional de Pós-graduação cm Filosofia). criada em 1983, o que tem tornado possível a realização de vários congressos. encontros, simpósios, seminários etc., que muito cont<sup>r</sup>ibuem para a promoção do debate filosófico. E sobretudo nas universidades que se trava o amplo diálogo entre as diversas correntes de pensamento filosófico e aí também que os mais representativos filósofos brasileiros da atualidade desenvolvem suas atividades de en-sino e pesquisa (poucos são os que se encontram fora dos quadros universitários). Na impossibilidade de, nos limites deste verbete, situar todos os principais filósofos atuantes entre nós neste momento, inclusive para não cometer a injustiça de omitir algum nome significativo, procuramos apenas indicar as principais linhas de pesquisa e correntes de pensamento que vêm marcando a atividade filosófica no Brasil de hoje:
- A corrente culturalista tem suas raízes no pensamento de Tobias \*Barreto, ligado ao neokantismo de sua época. A partir da década de 50 essa tendência vem sendo desenvolvida por vários pensadores preocupados com a aná-lise histórico-cultural das idéias filosóficas no Brasil.

chegada de varios pensadores europeus desta linha para colaborar na implantação de cursos de filosofia. principalmente no Rio e cm São Paulo. Jackson de Figueiredo. Gustavo Corção e Alceu de \*Amo-roso Lima são nomes representativos desta cor-rente.

- A \*fenornenologia existencia(: os anos 60 marcaram uma intensificação das investigações em torno do pensamento de E. \*Husserl. M. \*Heidegger, J.P. \*Sartre e M. \*Merleau-Ponty. surgindo todo um grupo de pensadores que podem ser considerados discípulos,, intérpretes e comentadores desses filósofos. Este grupo é composto sobretudo por professores que fizeram seus estudos de pós-graduação na França, na Bélgica (Louvain) e na Alemanha. e que continuam em grande atividade.
- A filosofia da ciência a partir da década de 70 tem se desenvolvido bastante\_ seja na perspectiva do neopositivismo e cia tilosoha analítica. preocupada sobretudo com as ciências naturais. seja na perspectiva epistemológica e da história das ciências influenciada por \*Bache-lard. \*Koyré. \*Canguilhcm, \*Foucault etc.
- O pensamento marxista atingiu seu maior desenvolvimento na década cie 60. a partir da crise epistemológica gerada na Europa cm torno da questão das várias formas de rcinterpretação de Marx e do marxismo, encontradas nas obras de pensadores como \*Althusser. \*Gramsei, os da escola de \*Frankfurt. L. \*Goldmann. e outros. Esta comente tem desenvolvido importan-tes trabalhos no campo da filosofia política e da cultura.
- A filosofia \*analítica tem se desenvolvido mais recentemente tanto na linha dos temas oriundos do neopositivismo e da lógica, quanto na linha da filosofia da linguagem cio "segundo" \*Wittgenstein. Este desenvolvimento deve-se sobretudo ao trabalho de professores que fizeram seus estudos de pós-graduação nos Estados Unidos, na Inglaterra e na Alemanha, principal-mente.
- A \*estética tem sido também uma linha de pesquisa de grande desenvolvimento, por sua importância na reflexão sobre questões de filosofia da arte e da cultura.
- A \*ética igualmente vem motivando um grande número de pesquisadores. sobretudo de-vido aos desafios trazidos pela ciência e pela tecnologia em relação a questões morais. individuais e coletivas.
- O pensamento de \*Nietzsche tem tido tambc m grande influência em época mais recente. principalmente ao final da década de 70 e inicio da de 80. sobretudo a partir da interpretação de Heidegger e de Foucault das idéias deste pensa-dor.

Dent<sup>r</sup>e os principais periódicos que refletem a produção filosófica no Brasil. podemos desta-car os seguintes: Re<sup>v</sup>istei Brasileira de Filosofia (São Paulo). Discurso (São Paulo. USP), Manuscrito e Cadernos de História e Filosofia da Ciência (Campinas. Unicamp). Kt-der/on (Belo Horizonte. I.[MG). Revista Filosófica Brasileira (Rio de Janeiro. UFR.I)\_ Reflexdo (Campinas. PUC). Súrtese (Belo Horizonte).

Nota bibliográfica: Antonio Paint. História deis idéias /ilosó/leas no Brasil, Sao Paulo, INL, 4<sup>1</sup> ed.. 1987: Henrique Cláudio de Lima Vaz, "A filosofia no Brasil. hoje in Leonel Franca. ~aÇões de história da filoso/la. 20<sup>1</sup> ed., Rio de Janeiro. Agir: António Rezende. "A filosofia no Brasil", in Curso de filosofia. Rio de Janeiro, Jorge /abar Editor. 1986.

filosofia primeira (lat. philosophia prima) Expressão que traduz a fórmula aristotélica pro-té philosophia. encontrada na Melgfisica (E.1). Consagrada pela \*cscolástica medieval. conside<sup>r</sup>a a problemática cio \*Ser e dos primeiros princípios cuino questão central da filosofia, da qual todas as demais dependem. Utilizada por veres como sinónimo da própria metafísica.

filosofia romântica Expressão utilizada, por oposição a "filosofia das Luzes" (da \*Aufkloruog) para designar a doutrina dos filósofos Schlegel. Fichte. Schelling c Hegel, caracteriza-da "pela depreciação das regras estéticas e lógicas. pela apologia da paixão, da intuição. da liberdade. cia espontaneidade, pela importância que cies atribuem à idéia da vida e à do infinito"(I.alandc).

filósofo (gr. philósophos) Segundo a tradição, \*Pitágoras é o criador desse termo, pretendendo com isso mostrar que. Ionge de ser um sábio (sophós). era. antes, um simples "amigo do saber' (ph/l(lsopl,os). Entretanto. na tradição clássica, até o período moderno, o termo "1116-sofo" foi empregado em um sentido amplo, sendo praticamente equivalente a "sábio". Em um sentido mais específico, o filósofo é o metafísico, aquele que busca os primeiros princípios, que investiga o real em sua dimensão mais geral, mais básica, mais abstrata. "Buscar as causas primeiras e os verdadeiros princípios... é fundamentalmente aos que se dedicam a isso que denominamos filósofos" (Descartes. Princípios da filosofia, prefácio). Em uma acepção mais contemporânea, o filósofo é aquele que desenvolve uma reflexão crítica sobre os diferentes elementos que constituem sua experiência e sobre o contexto sociocultural em que vive, examinando seus pressupostos. tendo consciência de seus limites, procurando basear sua ação em princípios racionais.

fim (lat. Tinis) A palavra latina fruis tem, pelo menos. quatro sentidos diferentes: a) limite: b) acabamento: c) grau supremo. o ponto último de alguma coisa: (I) objetivo, finalidade. O vocabulário filosófico faz um uso privilegiado do termo "fim" no sentido de objetivo (com seus deriva-dos: final, finalidade e finatismo). E distingue o fim consciente, para o qua] tende o ser pensante ou consciente, e o fim inconsciente, ou seja, o resultado para o qual tende um processo inconsciente ou aquilo para que serve mn objeto. Observemos que a palavra "fim" presta-se mui-to a jogos de palavras. Assim, a expressão "fim do homem" tanto pode significar aquilo que tende a humanidade quanto o desaparecimento ou extinção da humanidade. Da mesma forma, "o fim da filosofia" tanto pode significar "o objetivo ou finalidade da filosofia" quanto sua extinção pura e simples. l'er finalidade.

final, causa Aquilo que se tem em vista. Ver eficiente (causa).

**finalidade** 1. Caráter daquilo que, de modo consciente, tende para um objetivo através da organização dos meios (finalidade intencional): "Porque tudo o que age só age cm vista de alguma coisa, devemos afirmar um quarto princípio (além da matéria\_ da forma e do princípio do movimento): aquele para o qual tende o agente, e que chamamos de fim" (Tomás de Aquino).

2. Conveniência e adaptação dos meios a um fim (finalidade natural): quando uma coisa, por sua natu<sup>r</sup>eza. serve de meio a outra, fala-se da finalidade externa; quando tem por fim o próprio ser, cujas partes são consideradas como meios, fala-se de finalidade interna: "nos seres vivos, tudo é reciprocamente meio e fim" (Kant). O chamado "princípio de

finalidade", segundo o qual todo agente age segundo um fim, pretende dar conta de um objeto ou de um ser que designa sua função.

3. Kant popularizou a expressão "reino dos fins", isto é, da moral concebida como ligação sistemática entre os seres racionais que podem tornar a si mesmos como fonte e objetivo da moralidade. Assim, o provérbio "quem quer os fins quer os meios" é substituído pela fórmula "o fim justifica os meios". Ver teleologia.

finalismo Doutrina que transpõe o princípio de finalidade para a ordem da metafisica, com o objetivo de explicar os fenômenos do mundo material ou moral, tanto pela intervenção de um espírito criador e providencial quanto em função de um futuro "apocalipse" que virá justificar tudo o que sc passou anteriormente.

finitismo 1. Doutrina que afirma o fim do mundo.

2. Tcoria ou doutrina que sustenta que unia determinada entidade ou domínio é finito.

finitude (do lat. finitus, de flnire: findar, limitar) A filosofia moderna se constitui tomando uma posição em relação ao tema do finito e do infinito, tema inaugurado pela transformação do "cosmo" grego.

- 1. No pensamento grego, a finitude tem um sentido de acabamento: o mundo é finito, limitado: a ordem que nele reina (o cosmo) repousa no limite. O 'infinito" só tem o sentido de inacabado, de imperfeito.
- 2. O pensamento cristão introduz, na origem do mundo criado. um Deus perfeito e infinito. O infinito ganha uni sentido positivo, mas a finitude do mundo criado não sai da ordem das coisas. E somente no séc.XV, com Nicolau de Cusa, que su<sup>r</sup>ge a idéia de um mundo infinito: o finito passa a subordinar-se ao infinito como o imperfeito ao perteito.

Os filósofos da existência falam do senti-mento subjetivo da finitude: a finitude do ser humano é sua contingência radical; pelo medo, pela angústia ou pelo sentimento do absurdo, o homem experimenta os limites de seu ser, a contingência radical de sua existência.

Fink, Eugen (1905-1975) Filósofo alemão, nascido em Konstanz, aluno e posteriormente colaborador de \*Husserl, foi inclusive autor da Sexta meditação cartesiana de Husserl, tendo sido professor na Universidade de Freiburg, onde estudou com Husserl. Para ele, a tarefa da reflexão fenomenológica é a de descobrir a "origem do mundo", e não a de fundar nosso conhecimento do mundo, como pretende a reflexão crítica. Procurou ainda fundar especulativamente a atitude descritiva da \*fenomenologia. Obras principais: Representação e imagem (1930), 0 problema da jenomenologia de Husserl (1938), Contribuição à história dos inícios da ontologia (1957). 0 jogo como símbolo cósmico (1960). A filosofia de Nietzsche (1960), Ser e homem, sobre a natureza da experiência ontológica (1977).

**Fischer**, Kuno (1824-1907) Filósofo e crítico literário alemão (nascido em Sandewalde); foi professor de Windelband: lecionou em leva (1856) e em lieidelberg (1872-1907) e foi seguidor de Hegel. Escreveu uma monumental História da filosofia moderna em seis volumes (1852-1877), além de várias outras obras filosóficas e de estudos literários.

**física/físico** (lat. physica. do gr. physike: ciência da natureza) I. O termo "tísico" designa a realidade material, concreta, objeto de nossos sentidos, em contraste com a realidade psíquica, subjetiva. interior, bem como a realidade espiritual ou abstrata. Ex.: mundo físico, objeto físico. Oposto a abst<sup>r</sup>ato. Per matéria.

2. Como ciência do mundo natural, a física está desde sua origem estreitamente ligada à filosofia. As \*cosmologias dos primeiros tilóso-lbs, os \*pré-socráticos, também denominados por Aristóteles de "fisiólogos". são precisamente uma tentativa de explicar o mundo material através de causas naturais e da existência de elementos primordiais, que seriam os princípios explicativos de toda a realidade. Física e \*meta-física têm assim praticamente urna origem co-mum, como aspectos da tentativa de explicação da realidade em seu sentido mais próximo da experiência sensível e em seu sentido mais abstrato, teórico, especulativo. Com o surgimento da ciência moderna a partir do séc.XVII, a física tem um grande desenvolvimento, dando origem á físico-matemática c servindo de modelo para todas as ciências, sobretudo devido à con-

tribuição de Newton, à construção de uma axiomática, de uma teoria rigorosa do mundo natural. Kant dirá então que a filosofia deveria ambicionar atingir o estágio acabado em que a tísica se encontrava. No período contemporâneo, as teorias físicas, como a da relatividade, e a mecânica quântica questionam os pressupostos centrais da física newtoniana e suscitam impor-tantes questões para a filosofia da ciência, relacionadas com o realismo e o construtivismo, com as noções de tempo e espaço, verdade e verificação etc. Do mesmo modo, a discussão sobre o estatuto epistemológico das ciências humanas leva ao questionamento da adoção da física clássica como modelo de todas as ciências em geral.

fisicalismo (al. Physikalismus) Termo criado por Rudolf \*Carnap em sua obra Conceituação fisicalista (1926) e que passou a designar a doutrina filosófica do \*Círculo de Viena. o em-pirismo lógico. positivismo lógico ou neopositivismo. Sua idéia central é a de que a linguagem da \*física constitui um paradigma para todas as ciências, naturais e humanas (dentre estas últimas sobretudo a psicologia), estabelecendo a possibilidade de se chegar a uma ciência unificada. Essa linguagem, por sua vez, se reduz a sentenças protocolares, que descrevem dados da experiência imediata, e a sentenças lógicas que são analíticas. A verificação empírica e o formalismo lógico são assim as bases da doutrina fisicalista. "Uma das tarefas mais importantes, relativas d lógica da ciência, será o desenvolvi-mento das operações que o lisicalismo sustenta que são possíveis: indicar as regras sintáticas para a inserção dos diferentes conceitos biológicos, psicológicos e sociológicos na linguagem física. Essa análise dos conceitos de lingua-gens parciais conduz à concepção de uma linguagem unitária que suprimiria o estado de dispersão que reina atualmente na ciência" (R. Carnap. O problema da lógica da ciência, 1934).

**fixismo** Doutrina segundo a qual as espécies não se transformam no curso das idades, pois foram criadas por Deus tais corno se encontram atualmente. Per transformismo; evolucionismo.

Fontenelle, Bernard le Bovier de (1657-1757) Filósofo racionalista francês, foi um dos principais seguidores de \*Descartes, sobretudo no campo da ciência da natureza e da astronomia, embora em suas últimas obras tivesse desenvolvido uma teoria do conhecimento de caráter empirista. Defendeu, em sua obra Digréssion sur les anciens et les modernes (1688), a filosofia

moderna contra os tradicionalistas, na célebre querela entre os antigos e os modernos. Teve grande influência no pensamento iluminista francês do séc.XVIII, tendo ocupado o cargo de secretário perpétuo da Academia de Ciência (1699). Dedicou-se também a atividades literárias e ao estudo das religiões, notabilizando-se por seu L'origine des fables (1680). Outras obras: Entretiens sur la pluralité des mondes (1686), Éloge de Newton (1727).

**forma** (lat. forma) 1. Princípio que determina a matéria, fazendo dela tal coisa determinada: aquilo que, num ser, é inteligível. A matéria e a forma constituem o par central da física aristotélica. A forma é aquilo que, na coisa, é inteligível. podendo ser conhecido pela razão (objeto da ciência): a essência, o "definível". A matéria é considerada como um substrato passivo que deve tomar forma para se tornar tal coisa. Matéria e forma só podem ser dissociadas pelo pensamento.

- 2. Kant retoma essa concepção, em sua teoria do conhecimento, razão pela qual sua filosofia pode ser qualificada de formalista, na medida em que a forma nela é o produto da atividade autônoma do espírito. Assim, ele chama de "for-mas" as instituições da sensibilidade e as categorias do entendimento que, dominando a matéria, constituem-na em fenômenos. A forma designa aquilo que vem do sujeito, as estruturas de seu modo de conhecer (formas a priori): "chamo de matéria no fenômeno aquilo que corresponde à sensação; mas aquilo que faz com que o diverso do fenômeno seja coordenado na intuição, segundo certas relações, chamo de for-ma do fenômeno".
- 3. Enquanto oposta a elemento isolado, a forma designa a percepção global de um conjunto. É nesse sentido que se fala da teoria da forma (em alemão: Gestalttheorie): trata-se, antes de tudo, de uma teoria psicológica, mas que se estendeu a outros domínios de conhecimento. Segundo essa teoria, só percebemos conjuntos de elementos. Por exemplo, quando vejo algo, vejo ao mesmo tempo uma certa forma (no sentido de contorno ou forma geométrica), uma certa cor, uma certa distância etc. Esse conjunto percebido é chamado de forma.

formal (lat. formalis) 1. Em seu sentido vulgar, refere-se a: a) uma preocupação excessiva com os aspectos exteriores (educação formal); b) aquilo que possui um caráter abstrato, sem relação com o real (argumentação formal); c) aquilo que é apresentado de modo explicito e categórico (uma ordem formal).

- 2. Uma verdade é formal quando diz respeito à forma do conhecimento e é conforme às regras da lógica; por sua vez, uma moral é formal quando só considera a forma da moralidade, não se preocupando com as conseqüências de sua realização.
- 3. Hegel freqüentemente opõe formal a substancial. Nas relações sociais, por exemplo, a família é substancial e natural, ao passo que são formais as relações entre os cidadãos que vivem numa sociedade civil que não dá a devida importância às relações humanas.
  - 4. Causa formal. Ver causa.

**formalismo** (fr. formalisme) 1. Atenção e preocupação exageradas com os detalhes de pura forma, através de um pensamento de tipo mecânico: formalismo jurídico, prática forma-lista de ritos.

- 2. Doutrina segundo a qual o valor moral de um ato depende não daquilo que realmente é feito, mas da intenção que comandou sua realização.
- 3. Na linguagem matemática, é chamada de formalismo a doutrina segundo a qual as verdades matemáticas são puramente formais, repousando unicamente num jogo de convenções e de símbolos.
  - 4. Na estética, doutrina que atribui uma importância excessiva à forma (literária, artística etc.), em detrimento do "fundo".

formalização Construção de um sistema de conhecimentos por redução às suas estruturas formais e abstração feita de seu conteúdo empírico ou intuitivo. A formalização constitui a tarefa fundamental da disciplina denominada "logística", "lógica simbólica", "lógica matemática" ou simplesmente, em seu sentido mais antigo, "lógica formal". Ela se tornou hoje um instrumento de análise e de formulação indispensável ao matemático, ao lingüista, ao filósofo, ao informático e, de modo geral, a todo aquele que está preocupado em controlar, com uma precisão máxima, as démarches de seu pensamento e a organização de seus discursos.

foro (íntimo) (lat. forum: lugar público) Em seu sentido moral, é o tribunal interior da \*cons-ciência dos individuos, o lugar onde ela toma soberanamente suas decisões, independente-mente das coerções exteriores.

fortuito (lat. fortuitos) Que se produz por acaso, que depende do acaso, aparecendo como algo de imprevisível e que acontece de repente. Ver acaso.

Foucault, Michel (1926-1984) Um dos mais influentes pensadores franceses contemporâneos, identificado inicialmente com o estruturalismo — do qual certamente sofreu a influência, embora desenvolvendo um pensamento próprio, extremamente criativo e original —, Foucault nasceu em Poitiers e foi professor no Collège de France (1970). Empreendeu urna importante análise epistemológica do surgimento das ciências humanas e de seu papel em nossa cultura, bem como uma crítica à noção tradicional de sujeito. Por outro lado, foi também grande a influência do próprio método de análise do discurso proposto por Foucault. Seu ponto de partida é o conceito de epìsteme, uma rede de significados — uma "formação discursiva" — que caracterizaria uma determinada época nos diversos domínios da sociedade e da cultura: da literatura à ciência, da arte à filo sofia. A análise arqueológica, que realizou, representa um método original em história das idéias, cujas bases são formuladas em sua obra Arqueologia do saber (1969). Essa análise é essencialmente uma análise do discurso, tomado no entanto em um sentido prévio a qualquer categorização, procurando estabelecer relações não-tematizadas e examinar com rigor corno as categorizações se dão no discurso, como o próprio discurso se constitui. Foucault questiona, em sua obra As palavras e as coisas, uma arqueologia das ciências humanas (1966), a noção de sujeito e a idéia de ciências humanas que dela se origina, tendo ficado célebre sua conclusão de que "o homem é uma invenção que a arqueologia de nosso pensamento mostra claramente a data recente, e talvez também o fim próximo". Mais tarde, inspirando-se em Nietzsche, desenvolveu seu método em outra direção, que chamou de "genealogia", conceito que introduziu em seu Pitiiar e punir (1975). A genealogia é essencial-mente uma análise histórica de como o poder pode ser considerado explicativo da produção

dos saberes. Os discursos são vistos agora a partir das condições políticas que os tornam possíveis. O poder, contudo, deve ser visto aí de uma forma difusa, não se identificando necessariamente com o Estado, mas nas várias instâncias da vida social e cultural, em uma perspectiva que Foucault denominou "microfísíca do poder". No primeiro volume de sua última obra, História da

sexualidade, desenvolveu sua aná-lise nessa direção. Foucault visitou diversas vezes o Brasil e sua obra teve grande impacto em nosso meio acadêmico e cultural. Além dos já citados, destacam-se ainda os seguintes livros: História da loucura na idade clássica (1961), 0 nascimento da clínica (1963), A ordem do dis-curso (1971). História da sexualidade em três volumes: A vontade do saber (1976), 0 uso dos praaeres (1984) e O cuidado de si (1984).

Fourier, Charles (1772-1837) O filósofo e reformador social francês Charles Fourier (nascido em Besançon) é um dos socialistas utópicos. Sua doutrina é urna vigorosa acusação aos comerciantes considerados "aranhas, sangues-sugas, abutres e espoliadores" de serem responsáveis pelo triste estado da sociedade, pelo feudalismo que persiste e pelo assassinato dos trabalhadores. Ataca também a religião ("obra de um aventureiro charlatão"), a instituição familiar e "a civilização" (sinônimo de todas as perversões). Fourier, cujos "falanstérios" (comunidades cooperativistas) foram experimental-mente implantados na Europa e nos Estados Unidos, teve a idéia da orientação profissional, defendeu a propriedade comunitária, postulou a federação das comunidades, defendeu o princípio "a cada um segundo suas necessidades", advogou a utilização profissional das "motivações". sonhou com comunidades de trabalho, com cooperativas de produção de consumo, e com uma espécie de co-gestão. Obras principais: Tliéa'ie des quatre mouvements et destinées générales (1808). Truité de l'association domes-tique et agricole (1822), Le monde industriel et sociétaire (1829), La Plisse industrie morcelée (1835-1836).

Franca, Leonel (1893-1948) Pensador ca tólico brasileiro. nascido em S. Gabriel, Rio Grande do Sul. Padre jesuíta, estudou em Roma. Foi fundador da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (1941) e da Revista Ver-bum. exercendo urna importante liderança nos meios católicos em sua época, juntamente com Alceu \*Amoroso Lima. Procurou renovar a filosofia cristã, sobretudo o \*neotomismo, integrando em seu pensamento uma visão profundamente espiritual com uma reflexão sobre a sociedade e a cultura. Foi autor de um grande número de obras, destacando-se A Igreja, A Reforma e a civilização (1923), A psicologia da fé (1935), A crise do mundo moderno (1941), bem como Noções de história da filosofia (Iª ed. 1918), durante muito tempo um dos principais manuais de ensino da filosofia em nosso país.

Frankfurt, escola de Nome genérico para designar um grupo de filósofos e pesquisadores alemães que, unidos por amizade no início dos anos 30, emigraram com o advento do nazismo, só retornando à Alemanha depois da guerra: Theodor \*Adorno, Walter \*Benjamin, Max \*Horkheimer, Herbert \*Marcuse. Jtirgen \*Ha-bermas etc. A pretensão básica do grupo foi a de elaborar uma teoria crítica do conhecimento, de um lado, aprofundando as origens hegelianas de Marx, e, de outro, introduzindo um questionamento no sistema de valores individualistas. Assim, a escola de Frankfurt elucidou o caráter contraditório de conquista racional do mundo. pois a racionalidade científica e técnica consegue o feito de converter o homem num escravo de sua própria técnica. Procedeu ainda, de modo mais ou menos radical, segundo os autores, a uma crítica da "massificação" da indústria cultural, dos totalitarismos, da concepção positivista do mundo etc.

Frege, Gottlob (1848-1925) Considerado o criador da \*lógica matemática e um dos principais iniciadores da filosofia analítica, Frege nasceu na Alemanha e foi professor de matemática na Universidade de Iena. Inspirando-se em Leibniz, reformulou toda a lógica tradicional, construindo um sistema para apresentá-la em lingua-gem matemática. Assim, é com base em sua Begriffsschrift (Conceitografia, 1879) que se desenvolveram o cálculo proposicional e o cálculo dos predicados. Uma das maiores contribuições de Frege ao desenvolvimento da lógica foi a invenção do quantificador e o uso de variáveis para formalizar a generalidade na linguagem natural. Grande parte do pensamento de Frege é voltada para questões de fundamentação da matemática, tais como a noção de prova e a

natureza do número. Frege foi um dos principais defensores do \*logicismo, considerando que a matemática pode ser reduzida à lógica: bem como do platonismo, ao definir números e relações matemáticas como objetos abstratos existentes autonomamente, independentes de nosso pensamento. A partir de suas investigações sobre a linguagem matemática, desenvolveu, entretanto, profundas reflexões sobre a natureza da linguagem e do significado, que se aplicam à linguagem natural. E famosa sua defesa da necessidade de se distinguir entre o sentido (Sinn) e a referência ou significação (Bedeutung) de uma sentença. Essas reflexões, assim como sua obra em lógica, abriram caminho para o desenvolvimento da filosofia da linguagem de tradição analítica, influenciando especialmente auto-res como Russell. Carnap e Wittgenstein. Suas obras principais, além da já citada, são: Fundamentos da aritmética (1884) e As leis fundamentais da aritmética, 2 vols. (1893-1903), incluindo ainda inúmeros artigos dentre os quais se -destacam o influente "Sobre o sentido e a referência" (1892) e " 0 pensamento: uma investigação lógica" (1918).

Freud, Sigmund (1856-1939) Criador da psicanálise, e um dos autores que mais profundamente revolucionaram o pensamento de nossa época. Freud nasceu em uma família judaica de Freilberg, na Morávia, então parte do Império Austro-Hímgaro. Formou-se em medicina na Universidade de Viena (1881), onde seguiu al-guns cursos de \*Brentano. Mais tarde tornouse professor da universidade, passando também a manter um consultório em Viena. Começou a desenvolver sua teoria psicanalítica no início do século, alcançando grande fama e notoriedade. Em 1910, foi fundada a Associação Internacional de Psicanálise, sendo Freud seu primeiro presidente. Em 1938, com a anexação da Austria pela Alemanha, exilou-se na Inglaterra, onde veio a falecer no ano seguinte. A teoria freudiana teve grande impacto não só na psiquiatria e na psicologia, mas na filosofia e nas ciências humanas e sociais cm geral. Especialmente para a filosofia, sua revelação do \*inconsciente como lugar de nossos desejos reprimidos, origem de nossos sonhos e fonte de nosso imaginário, provocou um profundo questionamento da tradição filosófica racionalista que definia o ho-men) precisamente por sua consciência e racionalidade. "A psicanálise nos ensina que a essência do processo de repressão não consiste em suprimir, negar uma representação que indica urna puisão. mas em impedi-la de tornar-se consciente. Dizemos assim que se encontra em um estado 'inconsciente', e podemos fornecer provas sólidas de que. mesmo inconsciente, ela produz efeitos, alguns dos quais podem até atingir finalmente a consciência." Freud desenvolveu assim um exame de um lado da natureza humana em grande parte ignorado até então pela filosofia, forcando a revisão da conceituação filosófica do pensamento, da razão, da consciência e da vontade. Também para a análise da cultura e da sociedade, a contribuição de Freud foi considerável, especialmente em seus estudos sobre a relação entre ordem social e culpa, que. segundo ele, se encontraria na própria gênese da sociedade, na morte do pai primitivo por seus filhos que o devoram e assumem seu

papel. Apesar de sua análise antropológica ser questionável e de sua reconstrução histórica ser especulativa, o valor interpretativo da relação estabelecida por Freud entre ordem social e culpa permanece importante. A psicanálise representa também, do ponto de vista metodológico, uma revisão do próprio conceito de interpretação, indicando as relações da linguagem e dos signos em geral com o inconsciente e o desejo no homem, mostrando a necessidade de, através de uma técnica interpretativa própria, penetrar nesse mundo até então insuspeitado. isso levou o próprio Freud a afirmar que "como Schliemann, havia desenterrado urna outra Tróia, que se acreditava mítica". Obras principais: A interpretação dos sonhos (1900), Psicopatologia da vida cotidiana (1901), 0 chiste e sua relação com o inconsciente (1905). Cinco lições sobre a psicanálise (1909). Totem e tabu (1912), 0 futuro de uma ilusão (1927), Mal-estar na civilização (1930).

Fries, Jakob Friedrich (1773-1843) Filósofo alemão, professor nas universidades de Heidelberg e Iena, fortemente influenciado pela filosofia de Kant, procurou desenvolver alguns temas centrais do projeto crítico kantiano, preocupando-se sobretudo com a necessidade de estabelecer os fundamentos últimos da razão.

Defendeu um método de autoconhecimento re-flexivo como modo através do qual se realizaria a 'nova crítica da razão", permitindo a explicitação das leis do pensamento e tornando possível a justificação da validade do conhecimento a priori. Opõsse á filosofia especulativa da natureza do idealismo pós-kantiano. defendendo o racionalismo critico. Foi um pensador liberal no campo político, argumentando em favor do governo constitucional e de um sistema político representativo. Principais obras: Nova crítica da razão. 3 vols. (1807), titica (1818), história da filosofia (1837-1840).

fundamento (lat. fundainentarm, de fundare: fundar) I. Na linguagem corrente, designa aqui-lo sobre o qual repousa alguma coisa: outrora se falava dos "fundamentos de uma casa", mas hoje se fala de suas "fundações". A filosofia utiliza esse termo para designar aquilo sobre o qual repousa, de direito. certo conhecimento. Assim, o fundamento de um conjunto de proposições é a primeira verdade sobre a qual elas são deduzidas.

- 2. \*Princípio explicativo que denota a existência de uma ordem de fenômenos ou de uma hase do pensamento\_ Aquilo que Descartes censura nas disciplinas que lhe foram ensinadas é, antes de tudo, o fato de não repousarem em fundamentos sólidos, ou seja. em princípios construídos sobre fundações seguras. Ex.: a axiomática como fundamento da matemática. o princípio da gravidade como fundamento da mecánica celeste.
- 3. Aquilo que fornece a alguma coisa sua razão de ser ou que confere a uma ordem de conhecimento uma garantia de valor e de uma justificativa racional

futuro contingente Esta expressão da filosofia clássica designa um acontecimento futuro que, uma vez dadas as leis da natureza, tanto pode realizar-se quanto deixar de ocorrer. A sabedoria popular a exprime dizendo: "nunca estamos seguros de nada". Trata-sede um futuro apenas possível, não possuindo nenhuma necessidade. (er necessidade; contingência.



Gadamer, Hans-Georg (1900-) Filósofo alemão (nascido em Breslau, hoje Wroclaw) e principal representante da corrente hermenêutica em seu país, Gadamer foi aluno de Heidegger e sucedeu a Karl Jaspers na cadeira de filosofia da Universidade de Heidelberg (1949). Seu pensamento, marcado pelas influências de Dilthey, de Heidegger e da tradição hermenêutica alemã, desenvolveu-se como uma tentativa de interpretação do ser histórico, através de sua manifestação na linguagem, forma básica da experiência humana. Preocupado cm valorizar o elemento estético na experiência humana, bem como a força formativa da tradição e dos "pré-conceitos", Gadamer é considerado por muitos como um neo-romântico e um tradicionalista. Tornou-se famosa sua polêmica com Habermas sobre as condições de possibilidade de uma filosofia crítica em relação ao papel da tradição no pensa-mento. Sua obra principal é Verdade e método (1960). Escreveu ainda numerosos estudos sobre a filosofia grega e a dialética, dentre os quais: A ética dialética de Platão (1928), A dialética de Hegel (1971), A idéia de bem entre Platão e Aristóteles (1978), A arte de compreender, hemenéutica e tradição filosófica (1982).

Galeno, Cláudio (130-200) Um dos gran-des nomes da medicina antiga, influenciou a sua prática e o seu desenvolvimento quase até o Renascimento. Nasceu em Pérgamo, na Asia Menor, e viveu em Roma. Foi autor de um grande número de tratados de medicina, dentre eles De methodo medendi, enfatizando a importância teórica e científica da medicina, bem como suas relações com a filosofia e com outras ciências. Afirmava que "o melhor médico é também um filósofo". Seu pensamento filosófico foi eclético, influenciado sobretudo por Platão e Aristóteles. a cujas obras escreveu comentários, hoje perdidos. Foi também autor de uma Institutio logica, uma introdução á lógica, muito usada no período

medieval. Atribui-se a Galeno a formulação da "quarta figura" do \*silogismo. Ver figura.

Galileu (1564-1642) Considerado um dos criadores da ciência moderna, Galileo Galilei, geralmente conhecido como Galileu, nasceu em Pisa, Itália, tendo sido professor em diversas universidades italianas como Pisa e Pádua. Ser-viu a vários Estados italianos como Veneza e Florença. Sua crítica ao sistema geocêntrico e sua defesa da astronomia de Copérnico abriram caminho para o desenvolvimento da moderna física e da astronomia. Galileu defendeu o uso da matemática como linguagem da física, estabelecendo assim um novo método para a ciência natural e afirmou que "o livro da Natureza é escrito em linguagem matemática". O uso do telescópio em suas observações astronômicas deu nova base para a comprovação das hipóteses de Copérnico. A principal contribuição de Galileu ao desenvolvimento da ciência moderna está precisamente na combinação do uso da lingua-gem matemática na construção das teorias, o que lhes dá maior rigor e precisão, com o recurso aos experimentos que permitem comprovar empiricamente as hipóteses científicas. Em 1633, Galileu foi preso pela Inquisição, já que suas teorias contradiziam a visão tradicional do uni-verso mantida pela \*escolástica e iam contra a doutrina cristã. Forçado a retratar-se, continuou, entretanto. suas pesquisas em silêncio. Obras principais: O mensageiro das estrelas (1610), 11 Saggiatore (1623). Diálogo sobre os dois principais sistemas do mundo (1632) e Discurso sobre as duas novas ciências (1638).

García Morente, Manuel (1888-1942) Filósofo espanhol (nascido em Arjonilla), professor de filosofia na Universidade de Madri desde 1912, teve uma formação neokantiana. Influenciado por seu mestre Ortega y Gasset, aderiu à filosofia da razão vital. Além de comen-tar os filósofos clássicos, elaborou um pensa-mento próprio no que diz respeito à ética, à filosofia da história, à filosofia dos valores e à metafísica. Escreveu: La filosofía de Kant (1917), La filosofia de Bergson (1917), Ensayos sobre el progreso (1932), Lecciones preliminares de filosofia (1937), Fundamentos de filoso-fía (1944), Ensayos (1945). Ideas para una filosofía de la historia de España (1958).

Gassendi, Pierre (1592-1655) O filósofo. astrônomo e cientista francês (nascido em Champtercier) Pierre Gassendi (inicialmente Gassend) apoiou Galileu em astronomia. Sua filosofia opunha-se ao cartesianismo e ao aristotelismo e defendia as doutrinas epicuristas, uma combinação de espiritualismo com sensualismo materialista. Obras principais: Objections (às Meditações metafísicas, de Descartes), De vita et moribus Epicuri (1647), Syntagma philosophiae Epicuri (1659).

Genealogia (gr. genealogia) 1. Em seu senti-do corrente, designa o estudo e a definição da filiação de certas idéias.

2. 0 conceito de genealogia aparece na filosofia com a obra de \*Nietzsche (Genealogia da moral) como uma forma crítica que questiona a origem dos valores morais e das categorias filosóficas que mascaram esses valores a serviço de interesses particulares. O empreendimento genealógico supõe que valores ou verdades não devam ser considerados em si mesmos. pois só possuem sentido quando ligados à sua origem. Essa origem é derivada. A "genealogia da moral", indo "para além do bem e do mal", utiliza um método de interpretação da hierarquia dos valores, mas invertendo-os: são os fracos e os escravos que dão um sentido aos valores morais. Os atuais valores mascaram sua decadência e sua ausência de \*querer-viver. 0 ressentimento e a denegação constituem a hase da positividade dos valores.

3. Michel \*Foucault retoma o método genealógico inaugurado por Nietzsche, mas para investigar os processos de formação dos \*discursos, sua formação ao mesmo tempo dispersa, descontínua e regular. A genealogia passa a ser uma \*arqueologia dos conjuntos conceituais, que ele considera como um tipo novo de epistemologia histórica, englobando tanto a filosofia, a literatura e as artes quanto os métodos científicos. Esse estudo se distingue da genealogia pelo fato de não procurar as origens e as continuidades históricas, mas de detectar, para uma fase dada, as mais fortes \*estruturas: as formações culturais deixam de ser consideradas "documentos" c se convertem em "monumentos".

**generalização** (do lat. generalis: que pertence a um gênero). 1. Operação mental que consiste em estender a toda uma classe de seres ou de fenômenos aquilo que é constatado em alguns seres: é assim que se formam os conceitos em-píricos.

- 2. Operação pela qual passamos de proposições especiais a proposições mais universais: a gravitação universal é uma generalização da queda dos corpos.
- 3. Nas ciências experimentais. o problema da generalização é colocado a partir do chamado \*método indutivo: como induzir uma proposição universal a partir de um número limitado de casos particulares? A indução por enumeração completa é quase impossível. l'er indução.

**gênero** (lat. gerais: origem. nascimento) Ter-mo ou conceito que engloba outros termos ou conceitos. ou seja, que possui, relativamente a eles. uma maior \*extensão. Ex.: animal é gênero relativamente a vertebrado: vertebrado é gênero relativamente a mamífero. O conceito que, relativamente ao género. possui uma menor extensão. conseqüentemente. uma maior \*compreensão. é chamado de espécie. l'er universal.

**gênio** (lat. genius: espírito tutelar) 1. O deus do nascimento: cm seguida, o deus tutelar de cada indivíduo e que conduz seu \*destino. 2. Conjunto de disposições naturais excepcionais. seja de um indivíduo, de um grupo ou de um povo. num determinado domínio das artes. das ciências, das letras etc., conferindo-lhes uma notável especificidade. Ex.: o gênio de Mozart, de Newton; o gênio da civilização grega.

- 3. Conjunto de disposições naturais pelas quais um individuo sai do ordinário ou do co-mum, revelando alguém superdotado de um po-der de criação que se manifesta no domínio das artes: "Para se julgar objetos belos, torna-se necessário o gosto; mas para as belas-artes, é necessário o gênio"(Kant).
- 4. Gênio maligno: hipótese pela qual Descartes, supondo a existência de um "gênio mau" astucioso, enganador e poderoso, eleva a \*dúvida universal e hiperbólica a seu mais alto grau (pois nem mesmo a matemática a ela escapa): "que ele me engane o quanto quiser, ele (gênio maligno) não poderá jamais fazer com que eu nada seja, enquanto eu pensar esse algo."

**geocentrismo** (do gr. geo: terra, e lat. centrum: centro) Teoria astronômica, de inspiração aristotélico-ptolomaica, segundo a qual não so-mente a Terra é imóvel, mas situa-se no centro do mundo (teoria derrubada pela teoria heliocêntrica de Copérnico e de Galileu). Ver heliocentrismo.

**GERAÇÃO** (do lat. generatio) "Geração" forma par com o termo "corrupção", na filosofia de Aristóteles, para designar os dois aspectos extremos da "evolução" cíclica da matéria viva: a geração é a passagem da \*potência ao \*ato, é a criação; a corrupção é a passagem inversa, é a destruição. Ver corrupção.

**geral** (do lat. generalis) 1. 0 adjetivo "geral" deriva de "gênero", como "especial" é o adjetivo derivado de "espécie". Ex.: o fato de ser vertebrado é uma propriedade geral dos mamíferos, o que significa que os mamíferos pertencem ao gênero mais amplo dos vertebrados.

2. "Geral" é sinônimo de "universal" e se opõe a particular. E nesse sentido que se diz que "a indução conclui do particular ao geral". No dizer de Descartes, "é próprio de nosso espírito formar propriedades gerais do conhecimento das particulares".

Gestalt, teoria da A teoria da Gestalt (do al. Gestalttheorie: teoria da forma) é um princípio psicológico, que se estendeu a outros domínios de conhecimento, segundo o qual não per-cebemos jamais senão conjuntos de elementos.

Por exemplo, quando vejo algo, vejo ao mesmo tempo uma certa forma (no sentido de contorno ou forma geométrica), uma certa cor, uma certa distância etc. Esse conjunto percebido se chama forma, significando configuração, estrutura e organização. O gestaltismo é a teoria (principal-mente dos psicólogos Kurt Koff(a e Wolfgang Kõhler) segundo a qua] a percepção é um fato global redutível a um agrupamento de sensações, desenvolvendo-se no campo determinado pela pregnância das formas. Ela se apóia na análise das ilusões de ótica.

Geulincx, Arnold (1624-1669) Filósofo flamengo (nascido em Antuérpia, Bélgica) cartesiano; foi professor em Leiden. Holanda; contribuiu para a divulgação da filosofia de Descartes, ou cartesianismo, nesse país, e também do \*ocasionalismo, do qual foi um dos fundadores. Autor de um livro sobre lógica.

Gilson, Etienne (1884-1978) Nascido em Paris, França, Gilson foi um dos mais importan-tes historiadores do pensamento filosófico da Idade Média da primeira metade de nosso século. Lecionou em Estrasburgo, na Sorbonne, no Collège de France e, finalmente, em Toronto (Canadá). Forneceu as bases históricas mais sólidas para o desenvolvimento do \*neotomismo. Ninguém melhor do que ele elaborou uma síntese tão completa das influências do pensa-mento medieval, sobretudo de Tomás de Aqui-no, na filosofia moderna, sobretudo na de Des-cartes. Seu pensamento pessoal gira em torno de duas correntes: a gnoseológica, ou seja, uma teoria do conhecimento de cunho "realista metódico", e a metafísica, de inspiração tomista mas preocupada com uma interpretação "existencial" da realidade. Para ele, a realidade é, ao mesmo tempo, auto-identidade (platonismo), substância (aristotelismo), essência (agostinismo) e existência (tomismo). Obras principais: Le thomisme (1919), Etudes de philosophie médiévale (1921), La philosophie au Moyen Age, 2 vols. (1922), Saint Thomas d'Aquin (1927), Etudes sur le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système cartésien (1930), L'es-prit de la philosophie médiévale (1932), Réalisme thomiste et critique de la connaissance (1939), L'être et l'essence (1948).

Girard, René (1923-) Considerado o "He-gel do cristianismo", o filósofo francês (nascido em Avignon) Girard é professor na

Universidade de Stanford (Califórnia). Ao analisar os tex-tos antropológicos e as grandes obras literárias, e após experimentar o que chama de a "hipótese mimética" de nossa atual sociedade de consumo, René Girard defende a tese segundo a qual a violência, o "assassinato fundador", encontra-se na origem de toda sociedade e de toda cultura. Ao desviar para uma vítima expiatória (logo imolada) a violência mimética desencadeada entre os membros do grupo, o assassinato fundador restaura a paz social e funda o religioso. Dessa forma, em todas as sociedades, os ritos e os interditos têm por finalidade prevenir o retorno da violência mimética o u repetir os mecanismos do sacrifício pacificador. Acreditando que "de-vemos hoje pensar escandalosamente", ele denuncia o fracasso das ideologias, da filosofia e das ciências do homem, e elabora uma reflexão original sobre o Novo Testamento, o mais "subversivo" texto da história da humanidade, de-clara. Obras principais: Mensonge romantique et vérité romanesque (1961), La violence et le sacré (1972), Critique dans un souterrain (1976), Des choses cachées depuis la fondation du monde (1978), Le bouc émissaire (1982).

Glucksmann, André (1937-) Filósofo francês conhecido por sua militância junto aos chamados \*"novos filósofos". Enquanto filósofo político e militante nas lutas travadas em prol dos direitos do homem, Glucksmann concebe a reflexão filosófica como inseparável das lutas contemporâneas. Por isso, no cerne de suas meditações, situa-se a teoria da guerra e da opressão: "Chamo moderno o mundo onde as guerras de religião, os campos de concentração e os poderes maciços de destruição tentam fun-dar uma ordem." Os temas constantes de suas obras são a guerra, a violência e o poder do Estado: Le discours de la guerre (1967), Stratégie et révolution en France (1968), La cuisinière et le mangeur d'hommes (1975), Les maîtres penseurs (1977), Le discours de la guerre: Eu-rope 2004 (1979), Cynisme et passion (1981), La force du vertige (1983).

**gnose** (gr. gnosis: conhecimento) I. Na história das religiões, o termo "gnose" é reservado ao conjunto das doutrinas heréticas que, nos sécs.II e III, ameaçaram a unidade do cristianismo. Em substância, a gnose consiste em afirmar a possibilidade da salvação religiosa pelo conhe-

cimento intelectual, sem o dom direto da graça divina. Por extensão, o termo passou a designar o conhecimento esotérico e perfeito das coisas divinas pelo qual se pretende explicar o sentido profundo de todas as religiões. Em outras palavras, conhecimento das coisas religiosas superiores ao conhecimento comum dos crentes ou ao ensinamento das Igrejas.

2. Atualmente, a partir do livro de Raymond \*Ruyer sobre La gnose de Princeton (1974), não são poucos os astrônomos, físicos e biólogos a se considerarem gnósticos, em busca de um conhecimento que deve desembocar numa sabedoria que nos protegerá dos perigos da civilização industrial, em particular, do excesso de informações no qual ela mergulha o indivíduo. Os gnósticos desconfiam também das ciências humanas e de todas as falsas espiritualidades. A sabedoria gnóstica é a conseqüência de uma ontologia não-materialista. As categorias explicativas do mecanicismo são cientificamente obsoletas, as causas mecânicas ou eficientes de-vendo ser substituídas por causas "informacionais". E sobre o modelo da percepção ou da memória que os gnósticos representam para si mesmos todos os elos existentes no universo. Assim, acreditam numa dimensão invisível do real, em algo que está além do espaço e do tempo e num Deus monista e panteísta, pois, no começo, temos o Logos, a Consciência, a Vida, o Grande Ordenador.

**gnoseología** (do gr. gnosis: conhecimento, e logos: teoria, ciência) Teoria do \*conhecimento que tem por objetivo buscar a origem, a natureza, o valor e os limites da faculdade de conhecer. Por vezes o termo "gnoseología" é tomado como sinônimo de \*epistemología, embora seja mais amplo, pois abrange todo tipo de conheci-mento, estudando o conhecimento em sentido mais genérico.

**gnosticismo** (do gr. gnostikós: que sabe). 1. Conjunto de correntes situadas à margem do cristianismo, surgidas nos dois primeiros séculos de nossa era, na bacia mediterrânea, e pregando uma salvação religiosa pelo conhecimento intelectual, Foram condenadas pela Igreja católica. 2. Por extensão, gnosticismo é toda doutrina que supõe existir um conhecimento superior ou uma explicação total das coisas, sem vínculos necessários com uma religião.

GÕdel, Kurt (1906-1978) Matemático e 16-gico nascido em Brno, Tcheco-Eslováquia; foi professor na Universidade de Princeton, nos Estados Unidos, a partir de 1938, destacando-se por seus teoremas sobre os limites dos sistemas formais e influenciando fortemente o desenvolvimento da lógica e da matemática neste século. Em 1931, publicou uma prova da existência de sentenças indecidíveis em qualquer sistema for-mal da aritmética, conhecido como teorema de Gõdel ou teorema da incompletude da aritmética. Simplificadamente, o teorema de Gõdel estabelece que em qualquer sistema formal S da aritmética haverá uma sentença P da linguagem de S tal que se S é consistente nem P nem sua negação poderão ser demonstrados em S. Como corolário desse teorema temos o chamado segundo teorema de Gõdel, estabelecendo que a consistência de um sistema formal da aritmética não pode ser demonstrada formalmente no próprio sistema; ou seja, nenhum sistema formal contém em si mesmo a prova de sua consistência. Os teoremas de Gõdel tiveram grande importância na discussão sobre os fundamentos da matemática por mostrarem as limitações inter-nas dos sistemas formais, levando à revisão dos projetos em filosofia da ciência que pretendiam encontrar na lógica matemática a linguagem perfeita para a ciência. Escreveu: Sobre a completude do cálculo lógico, tese (1930), além de vários artigos e ensaios, entre os quais "Alguns resultados meta-matemáticos sobre completude e consistência" (1930) e "A consistência da hipótese do contínuo" (1940).

Goldmann, Lucien (1913-1970) Radicado na França a partir de 1934, o filósofo romeno (nascido em Bucareste) Lucien Goldmann foi bastante influenciado por Lukács, Max Weber, Dilthey e Jean Piaget. Tornou-se muito conhecido com sua obra O deus escondido (Le dieu caché, 1956), na qual, utilizando uma metodologia marxista, elabora uma interpretação original de Pascal e Racine, estudando-os em seu contexto sócio-histórico-cultural. Advogando sempre um "marxismo aberto" ou "não-ortodoxo", contribuiu bastante para a elucidação dos fundamentos filosóficos das ciências humanas, fundado na idéia de uma "consciência possível" e no método dialético. Defendeu a tese de que a filosofia não é uma arquitetura dogmática imposta aos fatos humano-sociais, mas um instrumento para interpretá-los. Obras principais: In-

troduction à la philosophie de Kant (1948), Sciences humaines et philosophie (1952), Le dieu caché: Etude sur la vision tragique dans les "Pensées" de Pascal et dans le théatre de Racine (1956), Marxisme et sciences humaines (1970).

**Górgias** (c.485-380 a.C.) O retórico e filósofo grego (nascido na Sicília) sofista Górgias foi professor de oratória e retórica em Atenas. Como filósofo, não acreditava na existência de uma ciência real. Para ele, é impossível saber o que existe verdadeiramente e o que não existe. Nada existe, porque nem o ser nem o não-ser são dados da experiência. Por isso, não há uma relação do ser com o não-ser, pois o juízo se tornaria impossível caso o ser participasse do não-ser e vice-versa. Se existisse alguma coisa, não poderíamos eonhecê-la, porque a realidade sensível não é inteligível, e o que seria inteligível não é dado, portanto é inexistente. Se pode-mos conhecer alguma coisa, nada podemos dizer sobre ela. Uma vez que a linguagem é perfeitamente arbitrária, as palavras traem o pensamento. Portanto, todo juízo distinto de "o ser é" (juízo estéril por sua imobilidade) é absurdo, pois confunde sujeito e atributos.

**gosto** (lat. gustus: sabor) 1. Um dos cinco sentidos, sinônimo de paladar, tornou-se, num sentido genérico, o instrumento e o árbitro do discernimento estético.

2. Na filosofia de Kant, o gosto é a "faculdade de julgar o belo". Quando ele fala em "juízo do gosto", quer dizer duas coisas: a) "o gosto é a faculdade de julgar um objeto ou um modo de representação, sem nenhum interesse, por uma satisfação ou uma insatisfação. Chama-mos de belo o objeto de uma tal satisfação"; b) "pelo juízo do gosto (sobre o belo), atribuímos a cada um a satisfação proporcionada por um objeto ... Poderíamos mesmo definir o gosto pela faculdade de julgar aquilo que torna nosso sentimento, procedendo de uma representação dada, universalmente comunicável, sem a mediação de um conceito".

**graça** (lat. gratia: favor) 1. Na linguagem teológica, dom gratuito concedido por Deus a um crente concernente à sua salvação, à remis-são de seus pecados ou à sua constância na provação — graça natural, quando o eleva ao estado sobrenatural; graça atual, quando lhe permite praticar o bem e evitar o mal. Foi a propósito da graça que se desenvolveu a querela da \*casuística.

2. Na linguagem estética, é uma qualidade (ritmo, charme etc.), própria do movimento real ou sugerido, por vezes situada acima da beleza ou considerada como uma forma de beleza que consiste na harmonia e no charme das formas, das atitudes e dos movimentos das coisas e dos seres.

Gramsci, Antonio (1891-1937) Político e pensador marxista italiano; foi um dos fundado-res do Partido Comunista Italiano em 1921. sendo nomeado seu secretário geral em 1924. Eleito deputado logo em seguida, foi preso pelo regime fascista, vindo a morrer na prisão, onde compôs grande parte de sua obra teórica. Para Gramsci, o marxismo deve ser interpretado como uma "filosofia da praxis", como urna prática política revolucionária com uma firme base teórica. Divergiu da interpretação oficial do marxismo na União Soviética sob Stalin. e pro-curou recuperar os elementos dialéticos hegelianos da teoria marxista. E considerado um dos inspiradores do eurocomunismo contemporâneo. A maior parte de sua obra foi publicada postumamente, destacando-se as Cartas da prisão (1947) e os Cadernos da prisão, 6 vols. (1964). Toda a sua formação e seus escritos devem ser colocados sob o signo da história e do historicismo. Porque seu pensamento crítico se elabora a partir de três questões básicas: por que história? corno a história? que história? E é em sua representação do marxismo que vai encontrar suas razões da história: "os cânones do materialismo histórico só são válidos post Jactuni", não devendo tornar-se uma hipótese sobre o presente e o futuro,

**grandeza** (do lat. grandis: grande) Tudo aquilo suscetível de mais ou de menos, podendo ser mensurado direta ou indiretamente por referência a uma escala graduada. Há duas espécies de grandezas: contínuas (extensão geométrica) e descontínuas (números).

**gratuito**, **ato** Ato que seria praticado por um indivíduo sem nenhuma outra determinação ou motivação senão o capricho ou o arbítrio do momento (ou instante) que, apesar de racional. representa o exercício de uma arbitrariedade total. O objetivo de um ato gratuito, para aquele que o realiza, é o de afirmar, contra a moral e, mesmo, contra a razão, sua liberdade. Trata-se de uma noção mais literária que filosófica, introduzida por André Gide.

**gregarismo** (do lat. gregarios: relativo a re-banho) Atitude ou tendência mais ou menos instintiva de certos seres vivos a se unirem para formar bandos com o objetivo de viverem, como rebanho, uniões duráveis. No homem, essa tendência, chamada de mentalidade gregária, leva os indivíduos a uni certo conformismo e a ado-tarem passivamente os modos de pensar, sentir, agir e reagir do grupo.

Grotius, Hugo (1583-1645) 0 jurista e estadista holandês (nascido em Delft) Huig de Groot, mais conhecido pelo nome latino de Hugo Grotius. foi preso por questões religiosas e condenado á prisão perpétua em seu país (1619). F,m 1621. conseguiu fugir para a França e. no momento em que o direito divino se tornou a doutrina oficial da monarquia absoluta na França. Hugo Grotius publicou seu O direito da guerra e da paz (1625), inaugurando o direito internacional num domínio particularmente cruel: o da guerra. Nessa obra, afirmava e demonstrava que existe um direito natural (jus gentium, direito das gentes), independente da religião, baseado na razão e nas necessidades humanas fundamentais. Esse direito natural (primeira fórmula dos Direitos do Homem), expressão mais segura de uma consciência moral uni-versal, fundava o direito internacional, portanto, devia aplicar-sc á guerra. Porque a guerra não se justifica por um objetivo de paz, dizia Grotius. Por isso, a primeira providência a se tomar, no final de uma guerra. é eliminar-se todo traço de ódio possível do reiniciá-la. Daí a obrigação de se instaurar um direito concernente ao tratamento dos prisioneiros. às alianças militares etc.. pois "não podemos nos permitir tudo", diz Grotius. que invoca a humanidade, a opinião pública e o julgamento de Deus. Seu direito natural vai inspirar o séc.XVIII, sobretudo Locke e Rousseau.

Guattari, Felix (1930-1992) Filósofo, psicanalista e militante político. defensor das causas das minorias e mais recentemente também da ecologia, nascido na França. Notabilizou-se sobretudo por sua obra O anti-Edipo (1972). escrita em parceria com \*Deleuze, em que questiona alguns dos pressupostos tradicionais da psicanálise freudiana, abrindo caminho para a valorização das relações entre o inconsciente e o campo social. Aplicava suas concepções teóricas na Clínica La Borde, onde dedicava-se ao tratamento de psicóticos. Foi ainda autor dentre outras obras de Caosmose; um novo paradigma estético (1992), e O que é a filosofia? (1992), também com Deleuze.

Guéroult, Martial (1891-1976) Durante muito tempo professor de história da filosofia na Sorbonne e, em seguida, no Collège de Fran-ce, Guéroult (nascido em Le Havre) procurou estudar os sistemas filosóficos a partir de seu interior, tentando sempre descobrir "a ordem das razões" e as articulações lógicas de cada sistema. Aplicou esse método "interno" ao es-tudo de vários autores, como mostram seus livros principais: L'évolution et la structure de la doctrine fichtéenne de la science (1 930), Dynamique et métaphysique leibniziennes (1939), Descartes selon lordre des raisons, 2 vols. (1953), Malebranche, 3 vols. (1955-1958), Spinoza, 3 vols. (1968-1974), Etudes sur Des-cartes, Malebranche, Leibniz (1970).

Gusdorf, Georges (1912-) Filósofo francês contemporâneo, autor de uma monumental história dos saberes no Ocidente moderno que tem por título geral Les sciences humaines et la pensée occidentale (As ciências humanas e o pensamento ocidental). Onze grandes volumes já foram publicados propondo uma verdadeira antropologia cultural que vem completar as várias histórias das ciências e das idéias já existentes. Essa vasta obra pode ser considerada como uma espécie de "discurso do método" para elucidar a unidade do saber em seu processo histórico de realização. Trata-se de uma história que, centra-da nas ciências humanas, procura descobrir a "humanidade do homem", definindo as atitudes mentais e os modelos de inteligibilidade de cada época da cultura e vendo em todo conhecimento a expressão de uma presença no mundo e de um estilo de vida. Dentre os volumes publicados, destacam-se: De l'histoire des sciences à l'histoire de la pensée (1966), Les origines des sciences humaines (1967), La révolution galiléenne, 2 vols. (1969), La science de l'homme au siècle des Lumières (1976). Escreveu ainda: Traité de l'existence morale (1949), Mythe et métaphysique (1951), Traité de métaphysique (1953), Introduction aux sciences humaines (1960), Les sciences de l'homme sont des sciences humaines (1967).



Habermas, Jürgen (1929-) Filósofo alemão, pertencente à chamada "segunda geração" da escola de \*Frankfurt, foi assistente de \*Adorno no Instituto de Pesquisas Sociais de Frankfurt de 1956 a 1959, professor na Universidade de Heidelberg (1961-1964) e depois em Nova York (1968), diretor do Instituto Max Planck (1971), em Starnberg, Alemanha, sendo atualmente professor na Universidade de Frankfurt. A obra de Habemas desenvolve-se na perspectiva da teoria crítica da sociedade iniciada pela escola de Frankfurt, pretendendo ser uma revisão e uma atualização do \*marxismo capaz de dar conta das características do capitalismo avançado da sociedade industrial contemporânea. Inspirando-se em \*Weber, Habermas toma como ponto central de sua análise a racionalidade dessa sociedade, caracterizando-a cm termos de uma razão Instrumental, que visa estabelecer os meios para se alcançar um fim determinado. Segundo essa análise, o desenvolvimento técnico, e a ciência voltada para a aplicação técnica, que resultam dessa razão instrumental, acarretam a perda da autonomia do próprio hem, submetido igualmente às regras de dominação técnica do mundo natural. Para Habermas, numa perspectiva crítica, é necessário portanto recuperar a dimensão da interação humana, de uma racionalidade não-instrumental, baseada no agir comunicativo entre sujeitos livres, de caráter emancipador em relação à dominação técnica. A ideologia corresponde, para Habermas, à distorção dessa possibilidade de ação comunicativa, produzindo relações assimétricas e impedindo que a interação se realize plenamente. A crítica, ao explicitar as condições da ação comunicativa, implícitas em todo uso significativo do discurso.

permite o desmascaramento da ideologia e a retomada da razão emancipadora. Nesse sentido, a proposta de Habermas formulase em termos de uma teoria da ação comunicativa, recorrendo inclusive à filosofia analítica da linguagem para tematizar essas condições do uso da linguagem livre de distorção como fundamento de uma nova racionalidade. Contra os críticos da \*modernidade, que se caracterizam pela racionalidade técnica, como \*Lyotard, Habermas, no entanto, defende o racionalismo do projeto iniciado pelo \*Iluminismo, considerando-o como projeto ainda a ser desenvolvido e ainda significativo para nossa época, desde que a razão seja entendida criticamente, no sentido do agir comunicativo. Dentre suas obras mais importantes, destacamse: Teoria e praxis (1963), Técnica e ciência como "ideologia" (1968), Conhecimento e interesse (1968), 0 problema da legitimação no capitalismo tardio (1973), Para a reconstrução do materialismo histórico (1976), Teoria da ação comunicativa (1981), 0 discurso filosófico da modernidade (1985).

habitus (lat.: modo de ser, costume) Na filosofia escolástica, um dos acidentes suscetíveis de afetar a substância e que consiste no fato de possuir algo diferente de si: uma roupa, uma casa etc.

Hamelin, Octave (1856-1907) 0 filósofo francês (nascido em Le Lion-d'Angers) neokantista Octave llamclin, inspirado no \*neocriticismo de Charles Renouvier e na dialética hegeliana. formulou uma síntese do sistema de relações gerais (categorias) da experiência que concluía por uma filosofia da pessoa humana e divina. Obras principais: Essai sur les éléments généraaa de la représentation (1907), Système de Descartes, póstuma (1911), Système d'Aristote, póstuma (1920).

Hamilton, sir William (1788-1856) Filósofo escocês, seguidor da filosofia do senso comum fundada por Thomas \*Reid. Defendeu a doutrina idealista segundo a qual o homem é capaz de ter conhecimento direto dos objetos do mundo externo, porém considerando este conhecimento sempre relativo, condicionado. Sua principal obra é Lectúres on Metaphysics and Logic (1859-1860). Seu pensamento foi objeto de uma obra crítica de J.S. \*Mill, intitulada An Examination of Sir William Hamilton's Philosophy (1865). Ver Stewart, Dugald.

harmonia preestabelecida Denominação dada pelo próprio Leibniz à sua doutrina filosófica segundo a qual os seres criados não agem diretamente uns sobre os outros, mas desenvolvem-se paralelamente através de urna relação mútua regulada definitivamente por Deus, e que se mantém atualmente tal como foi estabelecida de início. Segundo sua teoria, cada mônada é uma substância simples e sem partes. As mônadas são os elementos das coisas. Cada urna

única. não sofrendo nenhuma influência exterior, evoluindo sem cessar porque possui urna força interna. Elas evoluem de acordo umas com as outras, graças à vontade inteligente de Deus, como relógios perfeitamente regulados que funcionam sincronicamente sem conexão mecânica entre si. Essa evolução harmoniosa é a harmonia preestabelecida. Ver mônada; Leibniz.

Hartmann, NIcolau (1882-1950) Nasceu em Riga (Estônia, na região do Báltico), estudou inicialmente na Rússia, fixando-se depois (1905) na Alemanha, onde foi professor na Universidade de Marburgo (1920), relacionando-se aí com os neokantianos da escola de Marburgo. Posteriormente. lecionou nas Universidades de Colônia (1925), Berlim (1931) e Gottingen (1945). Sua obra, inicialmente influenciada pelo \*neokantismo, sofreu depois a influência do \*idealismo hegeliano e da \*fenomenologia.

Hartmann se propôs elaborar uma filosofia sis-temática que desse conta cias questões centrais da tradição filosófica. caracterizando esse seu projeto corno "uma filosofia de problemas". Nesse sentido, é uni dos poucos filósofos do séc.XX a desenvolver urna obra englobando todos os campos fundamentais da filosofia: ontologia. filosofia da natureza, filosofia do espírito, estética, teoria do conhecimento e lógica, ordem segundo a qual se constitui para ele o sistema filosófico. Principais obras: Metafisica do conhecimento (1921), A filosofia do idealismo alemão, 2 vols. (1923-1929), Fundamentos de ontologia (1935), Possibilidade e efetividade (1938). A estrutura do mundo real (1940), Filosofia da natureza (1950).

**hedonismo** (do gr. hedoné: prazer) I. Nome genérico das diversas doutrinas que situam o prazer como o soberano bem do homem ou que admitem a busca do prazer corno o primeiro princípio da moral: a doutrina dos cirenaicos.

2. Num sentido mais estrito, o hedonismo pode ser entendido corno um pensamento egocêntrico e egoísta, preocupado apenas com os prazeres. O fenômeno atual do consumismo, freqüentemente acompanhado de uma certa preguiça intelectual e moral, ilustra esse modo de pensar. Enquanto se opõe às morais tradicionais do esforço e da renúncia, o hedonismo constitui o modo de pensar de certos discípulos de Nietzsche. Não confundi-lo com \*epicurismo, para o qual a felicidade consiste na total ausência de perturbação (ataraxia).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1770-1831) O mais importante filósofo do idealismo alemão \*pós-kantiano e um dos que mais influenciou o pensamento de sua época e o desenvolvimento posterior da filosofia, Hegel nasceu em Stuttgart, na Alemanha, estudou filosofia na Universidade de Tübingen e foi professor nas Universidades de lena (1801-1806). Heidelberg (1816-1818) e Berlim (1818-1831), chegando a reitor desta última (1829). Pode-se considerar a filosofia de Hegel corno o último grande sistema da tradição clássica. Seu pensamento, extrema-mente complexo, desenvolveu-se na tradição do idealismo alemão. devendo ser compreendido sobretudo como uma ruptura com a filosofia transcendental kantiana. Partindo de urna reflexão sobre os grandes eventos históricos como a Revolução Francesa e as guerras napoleônicas, que marcaram a época em que viveu. Hegel considerava que a análise da consciência, realizada na perspectiva transcendental, ignorava a origem e o processo de formação dessa cons-ciência, tomando-a como dada e analisando-a em abstrato. Sua filosofia parte assim da necessidade de examinar, em primeiro lugar. as etapas de formação da consciência, tanto em seu senti-do subjetivo, no indivíduo, quanto em seu sen-tido histórico, ou cultural, representado pelo desenvolvimento do espírito (Geist), A Fenomenología do espírito (1807). subintitulada "ciência da experiência da consciência", é a obra que inaugura esse pensamento. que será desenvolvi-do de forma sistemática em obras subseqüentes, bem como em cursos e conferências. Hegel traça aí o percurso da consciência humana até chegar ao espírito absoluto, ou ainda, as etapas do caminho que o espírito percorre através da cons-ciência humana até chegar a si mesmo. Em sua Ciência da lógica (1816), formula sua "filosofia do conceito", através da qual pretende examinar "a natureza das eventualidades puras que for-mam o conteúdo da lógica ... os pensamentos puros, o espírito que pensa, sua essência". A filosofia de Hegel é dialética, porém esta não deve ser vista aí como um método, mas como uma concepção do real mesmo, a contradição constituindo a essência das próprias coisas: "to-das as coisas são contraditórias em si". Segundo Hegel, portanto, em suas Lições sobre a história da filosofia (1819-1828), os grandes sistemas filosóficos do passado não devem ser vistos como um conflito em si. mas como antecipando, de alguma forma, uma parcela da verdade sobre o real. O seu sistema representaria assim o fim da filosofia, a superação da oposição entre os diferentes sistemas e a síntese das verdades que todos contêm, resultado de sua análise das etapas do desenvolvimento do espírito. Suas principais obras, além das já citadas, são: Propedêutica filosófica (1809-1816), Enciclopédia das ciências filosóficas (1817) e Princípios da filosofia do direito (1821).

hegelianismo Nome genérico atribuído ao destino póstumo da filosofia de Hegel, que for-mou um grande número de discípulos que logo se dividiram em dois grupos: os hegelianos de direita e os hegelianos de esquerda. Assim. o impacto do sistema hegeliano sobre a filosofia foi inegável. Esse sistema, que se esforça por reunir o espírito e a natureza, o universal e o particular, o ideal e o real, foi tomado como referência. tanto por pensadores conservadores (de direita) quanto por revolucionários (de esquerda), tanto por crentes quanto por ateus. Os hegelianos de direita se tornaram os campeões do liberalismo. Quanto aos hegelianos de esquerda, apoiando-se na teoria da religião e da sociedade, converteram-se em defensores ardorosos da transformação revolucionária da sociedade. Entre estes últimos, Feuerbach e Marx foram os mais ilustres. Lenin dizia: "Para se compreender Marx, é preciso ter compreendido Hegel."Ver Hegel; devir; historicidade.

Heidegger, Martin (1889-1976) Um dos filósofos alemães mais importantes e influentes deste século, Heidegger nasceu em Messkirch e foi inicialmente professor na Universidade de Freiburg (1916), onde havia estudado com \*Husserl, Em 1923, foi nomeado professor-titular na Universidade de Marburgo e sucedeu a 1-lusserl na cátedra de filosofia em Freiburg (1928), chegando a reitor da universidade por um breve período (1933). O envolvimento de Heidegger com o nazismo, ainda que possa ser considerado superficial, fez com que, após a ocupação da Alemanha em 1945 pelos aliados, fosse afastado da universidade. Autorizado a retornar em 1952, voltou a lecionar, entretanto de forma intermitente. A obra mais marcante de Heidegger, que no entanto permanece inacabada, é Ser e tempo (1927), na qual se afasta da \*fenomenologia de seu mestre Husserl e inicia seu caminho de reflexão sobre o sentido mais profundo da existência humana, bem como sobre as origens da metafísica e o significado de sua influência na formação do pensamento ocidental. Procura assim recuperar a importância fundamental da questão do \*ser, que na tradição do pensamento moderno dera lugar à problemática do conhecimento e da ciência. E necessário para Heidegger realizar uma destruição da onto-logia tradicional para recuperar o sentido original do ser. Propõe assim toda uma nova terminologia filosófica que possa dar conta desse sentido. A existência só pode ser compreendida a partir da análise do \*Dasein (o ser-aí), do ser humano aberto à compreensão do ser. Heidegger retoma, em seguida, a questão clássica da tradição filosófica — o problema da \*verdade — examinando-a em relação aos conceitos de ser e conhecer, para estabelecer sua gênese e seu sentido. Segundo Heidegger, a filosofia é uma exploração contínua: "o permanente em um pensamento é o caminho". A partir dos anos 30, dá-se a Limosa "virada" (Kehre) em seu pensa-mento. Busca então nos fragmentos dos pré-socráticos (sobretudo \*Parmênides e \*Heráclito) as fontes da filosofia e uma forma mais direta e originária de apreensão do ser, de sua presença. de sua manifestação, anterior A. constituição da noção metafísica de verdade, que segundo ele, nasceu com \*Platão. E através da linguagem. sobretudo da linguagem poética, que essa apreensão se dá, já que "a linguagem é a morada do ser". Em sua fase final, a obra de I leidegger torna-se menos sistemática, mais fragmentária, mais poética, correspondendo à sua visão de um sentido mais originário do pensamento filosófico e de sua forma de expressão. Suas principais obras são: Ser e tempo (1927), Kant e o problema da metafísica (1928), Sobre a essência da verdade (1930, publicada em 1943), Introdução à metafísica (1935, publicada em 1953), Caminhos que não levam a lugar nenhum (Holzwege, 1950), Carta sobre o humanismo (1946), além de inúmeros artigos, ensaios e conferências publicados em coletâneas.

Heisenberg, Carl Werner (1901-1976) Físico alemão, estudou nas Universidades de Munique e Gottingen, e foi professor nas Universidades de Leipzig (1927-1941) e Berlim (1941-1945). Em 1932, recebeu o Prêmio Nobel de Física. Desenvolveu importantes pesquisas no campo da mecânica quântica, revelando sem-pre uma preocupação com as relações entre física e filosofia no que diz respeito aos funda-mentos da física e às implicações filosóficas das novas teorias surgidas nesse campo. São impor-tantes para a filosofia, especialmente em relação ao problema da causalidade, as conseqüências de seu "princípio da incerteza"ou da indeterminação. Obras princípiais: Princípios físicos da teoria dos quanta (1930), Mudanças nos funda-mentos da ciência natural (1935). Problemas filosóficos da ciência nuclear (1952), Física e filosofia: a revolução na ciência moderna (1956). Ver indeterminismo.

helenismo Em um sentido amplo, helenismo refere-se à influência que a cultura grega (helênica, de Hellas. ou Grécia) passou a ter no Oriente Próximo (Mediterrâneo oriental: Síria, Egito, Palestina, chegando até a Pérsia e Mesopotâmia) após a morte de Alexandre (323 a.C.) e em conseqüência de suas conquistas. Como um dos períodos em que se divide tradicional-mente a história da filosofia, o helenismo vai da morte de Aristóteles (322 a.C.) ao fechamento das escolas pagãs de filosofia no Império do

Oriente pelo imperador Justiniano (525 d.C.). O período do helenismo é marcado na filosofia pelo desenvolvimento das escolas vinculadas a uma determinada tradição, destacando-se a \*Academia de Platão, a escola aristotélica, a escola epicurista, a escola estóica, o \*ceticismo e o pitagorismo. Nessa época, houve uma tendência predominante ao ecletismo e muitos filósofos sofreram a influência de diferentes escolas. O principal centro de cultura do helenismo foi Alexandria no Egito.

heliocentrismo (do gr. helios: sol, e lat. centrum: centro) Sistema astronômico de Copérnico e de Galileu segundo o qual não é a Terra, mas o Sol, o centro de nosso sistema planetário; a Terra, como os demais planetas, giraria em torno do Sol (revolução) e em torno de si mesma (rotação). Ver geocentrismo; Aristarco de Sa-mos.

Helvétius, Claude Adrien (1715-1771) Filósofo materialista francês, colaborador da \*Enciclopédia, partidário do \*sensualismo ateu segundo o qual tudo, inclusive o juízo intelectual, deve ser explicado pela sensibilidade física. Para ele, o prazer e a dor desempenham um papel importante na vida psíquica; e o interesse constitui uma noção central da existência individual. Em sua obra básica, Do homem, de suas faculdades intelectuais e de sua educação (1772), afirma o papel determinante das relações entre indivíduo e sociedade, e da educação como emanando da sociedade. Escreveu também o tratado Do espírito (1758).

Hempel, Carl Gustav (1905-) Filósofo da ciência alemão (nascido em Orianenburg) radicado nos Estados Unidos desde 1937, Hempel sempre esteve ligado ao movimento do \*empirismo lógico, mas sem seguir dogmaticamente suas posições. Preocupado, sobretudo, com a análise lógica da linguagem científica, escreveu dezenas de artigos para elucidar os problemas da formação dos conceitos científicos, os problemas básicos da indução e da confirmação das hipóteses. e para examinar a função das leis gerais na história (para ele, a explicação histórica deveria ser semelhante à explicação das ciências naturais). Seus dois livros mais impor-tantes são: Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philosophy of Science (1965) e Philosophy of Natural Science (1966).

Heraclides do Ponto Filósofo e astrônomo grego do séc.1V a.C.; foi discípulo de Platão. É considerado o primeiro a afirmar que a Terra girava em torno de seu próprio eixo. Restam apenas fragmentos de suas obras.

heraclitismo Nome genérico das diversas doutrinas inspiradas em Heráclito, afirmando uma filosofia da mobilidade universal e negando a possibilidade de se manter um discurso coe-rente sobre o ser sem se fazer apelo a uma noção contraditória: o logos (espécie de "razão co-mum") é o princípio unificador do discurso, capaz de harmonizar as forças opostas, mesmo que essa harmonia se exprima no conflito ("pai de todas as coisas"). Por extensão, toda doutrina que considere a mudança e o devir como a substância fundamental das coisas. Per Heráclito; devir.

Heráclito (sécs.VI-V a.C.) Considerado o filósofo do \*devir, do vir-a-ser, do movimento, o grego (nascido em Efeso) Heráclito é o mais importante pré-socrático. Filósofo melancólico e obscuro, de estilo oracular, contentava-se com a representação: o sol é novo cada dia. O uni-verso muda e se transforma infinitamente a cada instante. Um dinamismo eterno o anima. A substância única do cosmo é um poder espontâneo de mudança e se manifesta pelo movimento. Tudo é movimento: 'Punta rei", isto é, "tudo flui", nada permanece o mesmo. As coisas estão numa incessante mobilidade. E a verdade se encontra no devir, não no ser: "Não nos banha-mos duas vezes no mesmo rio." E a unidade da variedade infinita dos fenômenos é feita pela "tensão oposta dos contrários". "Tudo se faz por contraste", declarou. "Da luta dos contrários é que nasce a harmonia." Se nossos sentidos fosse m bastante poderosos. veríamos a universal agitação. Tudo o que é fixo é ilusão. A imortalidade consiste em nos ressituarmos no fluxo universal. O pensamento humano deve participar do pensamento universal imanente ao uni-verso. E o princípio unificador que governa o mundo é o \*logos.

Herbart, Johann Friedrich (1776-1841) Pode ser considerado como o lógico e o organizador da pedagogia moderna e o projetador da psicologia científica. Seus dois livros fundamentais, Pedagogia geral deducida do fim do echrcação (1806) e .1 psicologia como ciência

(1824-1825) constituem uma resposta a Wolff e Kant. Conferiu á pedagogia uma missão humanista e humanitária: a de formar o homem do futuro, de modelar o homem universal através do desabrochamento do individual. Admite que é pelo sentido e pelo sensível que todo conheci-mento se constrói. Para ele, "instruir é fazer nascer e fazer adquirir idéias". Daí todo o segredo da educação: "despertar o interesse para assegurar a apercepção" dos alunos. O educador deve-se referir incessantemente à experiência. São quatro os tempos do "ato didático": a) mostrar (descrever, observar, detalhar, analisar etc.); b) associar (comparar, ordenar, apreender relações. pôr em ordem etc.); c) sistematizar (extrair a lei, fazer a síntese, induzir, deduzir, raciocinar); d) praticar (executar o aprendido, reconhece-lo no real, realizá-lo, aplicá-lo).

Herder, Johann Gottfried (1774-1803) Filósofo alemão (nascido em Mohrungen) das Luzes, discípulo de Kant. Embora discordando da filosofia transcendental e rompendo com o mestre, Herder elaborou uma teoria do conheci-mento em que a origem do conhecimento deve ser procurada nas sensações da alma; por sua vez, as categorias deixam de ser noções transcendentais para se converterem em resultados da organização da vida. Sua doutrina da linguagem e sua filosofia da história levaram-no a considerar a linguagem em seu caráter evolutivo cons-tante e a reconhecer que todas as realidades naturais evoluem e progridem: todo o universo possui um caráter evolutivo-histórico. Preocupado com o concreto e com o individual, estudou as comunidades humanas, suas linguagens, seus costumes, suas religiões e suas "mentalidades". Livros mais importantes: Tratado sobre a origem da linguagem (1772), Outra filosofia da história da humanidade (1774), Do conhecer e do sentir da alma humana (1778), idéias para uma filosofia da história da humanidade, 4 vols. (1784-1791), Entendimento e experiência, razão e linguagem, uma metacrítica da razão pura (1800).

heresia (lat. haeresis, do gr. hairesis: ação de tomar, escolha, seita) Doutrina contrária aos ensinamentos oficiais de uma Igreja e a seus dogmas religiosos: a heresia jansenista. Por ex-tensão, toda doutrina contrária às concepções estabelecidas ou oficialmente reconhecidas corno verdadeiras: a idéia de movimento perpétuo real é urna heresia científica.

hermenêutica (gr. hermeneutikós, de hermeneuein: interpretar) I. Termo originalmente teológico. designando a metodologia própria à interpretação da Bíblia: \*interpretação ou exegese dos textos antigos, especialmente dos tex-tos bíblicos.

- 2. 0 termo passou depois a designar todo esforço de interpretação científica de um texto difícil que exige urna explicação. No século XIX, Dilthey vinculou o termo "hermenêutica-d sua filosofia da "compreensão vital": as for-mas da cultura, no curso da história, devem ser apreendidas através da experiência íntima de um sujeito; cada produção espiritual é somente o reflexo de uma cosmovisão (Weltanschauung) e toda filosofia é uma `filosofia de vida".
- 3. Contemporaneamente. a hermenêutica constitui uma reflexão filosófica interpretativa ou compreensiva sobre os símbolos e os mitos em geral. O filósofo Paul Ricoeur. por exemplo, fala de duas hermenêuticas: a) a que parte de uma tentativa de transcrição filosófica do freudismo, concebido como um texto resultando da colaboração entre o psicanalista e o psicanalisado: b) a que culmina numa "teoria do conheci-mento", oscilando entre a Leitura psicanalítica e uma fenomenologia.

hermetismo 1. De Hermes, deus grego que, entre outros atributos, possuía o "conhecimento sutil". Os livros herméticos\_atribuídos ao deus egípcio Hermes Trimegisto, cujos fragmentos foram encontrados no séc.111 e traduzidos para o grego no séc.XV (por Marsilio Fieino). contêm uma doutrina filosófica oculta, cultivada por certos alquimistas da Idade Média. Apresentam-se como uma iniciação a uma espécie de alquimia espiritual, e têm por fundamento certas correspondências secretas entre o visível e o invisível, entre o homem e o universo, ou seja, entre o microcosmo e o macrocosmo: o hermetismo abriria o acesso à luz que faz do homem um ser novo como o ouro original, que o arrancaria da matéria e o conduziria ao Deus do amor. revelado em sua criação. O hermetismo influenciou bastante o lluminismo e, no séc.XIX, foi retomado como etiqueta para o ocultismo.

2. Característica de todo pensamento considerado hermético, isto é. fechado, de difícil

acesso e compreensão, necessitando de uma interpretação que revele seu sentido ou só podendo ser decifrado por iniciados.

Hessen, Johannes (1889-1971) Professor de filosofia na Universidade de Colônia (nasceu em I,obberich\_ Alemanha) e sistematizador de várias disciplinas filosóficas. Hessen, bastante influenciado pelo agostinismo, procurou elaborar uma filosofia cristã suscetível de articular as principais contribuições da \*fenomenologia, do \*neokantismo e da teoria dos valores. Obras principais: A filosofia da religião do neokantismo (1919). Teoria do conhecimento (1926), O problema da substância na filosofia moderna (1932), Filosofia dos valores (1940), Tratado de filosofia, 3 vols. (1947-1950).

heterodoxia (gr. heterodoxos: que tem uma opinião diferente) Toda doutrina ou opinião contrária a um saber oficial, instituído e institucionalizado, seja de ordem filosófica, religiosa, política etc. Per heresia. Oposto a ortodoxia.

heteronomia (do gr. heteros: outro, e nomos: lei) Condição de um indivíduo ou de um grupo social que recebe de fora. de um outro, a lei à qual obedece. Em \*Kant, por oposição à \*autonomia da vontade. a heteronomia compreende todos os princípios da moralidade aos quais a vontade deve submeter-se: educação, constituição civil. sentimentos etc.

**heurístico** (do gr. I,euriskern: encontrar) 1. Que se refere à descoberta e serve de idéia diret<sup>r</sup>iz numa pesquisa, de enunciação das condições da descoberta científica.

2. Diz-se que um método é heurístico quando leva o aluno a descobrir aquilo que se pretende que ele aprenda: a maiêutica socrática é. por excelência, um método heurístico. Não devemos confundir heurística ou hipótese de trabalho com \*erística, do grego eristikos, que anima a disputa, a controvérsia. A erística é a arte da discussão e de manejar, no debate, sutilezas lógicas,

hilemorfismo ou hilomorfismo (do gr. hylé: matéria, e morphé: forma) Doutrina aristotélico-tomista segundo a qual todos os corpos constituem o resultado de dois princípios distintos mas absolutamente complementares: a matéria (helé) e a forma (morphé); a matéria sendo aquilo de que a coisa é feita (pedra, madeira etc.), e a forma que faz com que a coisa seja isto ou aquilo

(acidental ou substancialmente). A matéria e a forma são, respectivamente, as fontes das propriedades quantitativas dos corpos e de suas propriedades qualitativas.

hilozoísmo (do gr. hylé: matéria, e zoé: vida) Doutrina filosófica segundo a qual toda matéria é viva, o mundo é um ser vivente que participa de uma "alma do mundo".

hiperbólica, dúvida (gr. hyperbolé: exagero. excesso) Qualificação dada por Descartes à dúvida radical, também chamada de metafísica

- e "fingida", geral e universal, pela qual. uma vez em sua vida, de modo teórico e provisório.
- o homem precisa desfazer-se de todas as suas opiniões anteriores a fim de ter condições de "estabelecer algo de firme e de certo nas ciências". Descartes a chaina de "hiperbólica" por-que trata como absolutamente falso tudo aquilo que é duvidoso e porque rejeita universalmente, como sempre enganador, aquilo pelo qual ele foi algumas vezes enganado. Os graus dessa dúvida vão do conhecimento sensível às matemáticas, ao sonho e. enfim, à ação do gênio maligno. Ver dúvida, Descartes.

**Hípias de Elida** (séc.V a.C.) Em seus diálogos Hípias e Protágoras, Platão fala de Hípias, sofista da primeira geração, como um homem de saber enciclopédico e dominando todas as artes. Platão chama a atenção, ainda, para a diferença que ele teria estabelecido entre o que é bom por natureza, sendo eternamente válido,

e o que é conforme à lei, sendo contingente e, por conseguinte, coagindo a natureza humana.

hipóstase (gr. hypostasis: suporte, base) Para os escolásticos, particularmente Tomás de Aqui-no, as hipóstases são as \*substâncias individuais

e primeiras: as três pessoas da Trindade são consideradas como substancialmente distintas; a união hipostática é aquela realizada por essas três pessoas num só Deus. Por extensão, e num sentido bastante pejorativo, a hipóstase passou a designar uma entidade fictícia falsamente con-siderada como uma realidade que existe fora do pensamento. Ex.: hipostasiar um conceito. As-sim, o termo "hipóstase" passou a designar a transformação de um ser real ou de um dado concreto numa espécie de personificação ou de

"reificação" e, como já vimos, dele deriva o verbo hipostasiar: considerar como uma coisa em si aquilo que não passa de um fenômeno (ex.: a temperatura) ou de uma relação (ex.: a grandeza). A linguagem comum tende a hipostasiar quando só utiliza o nome para designar as coisas, os fenômenos e as relações. Assim, hipostasiamos a dor ou o prazer como realidades exteriores a nós. Ver reificação.

hipótese (gr. hypothesis, de hypothenai: su-por) Proposição mais ou menos precisa que emitimos tendo em vista deduzir, eventualmente, outras proposições. Em outras palavras, pro-posição ou conjunto de proposições que constituem o ponto de partida de uma demonstração, ou então. uma explicação provisória de um fenômeno, devendo ser provada pela experimentação. Enquanto os empiristas vêem no ciclo experimental uma seqüência mecânica de ope-rações. a epistemologia contemporânea estabelece que a hipótese não é concluída a partir da observação, mas inventada. A rejeição da hipó-tese, para se ater unicamente aos fenômenos observáveis, foi proclamada por Newton em sua polêmica contra Descartes: "hypothesis non Jiingo", dizia, "não elaboro hipóteses" imaginárias. Hoje em dia, tanto cm seu sentido matemático de uma proposição que adotamos a fim de estu dar as conseqüências lógicas que dela devemos tirar quanto cm seu sentido de suposição explicativa (nas ciências experimentais), sua verificação permitindo-nos passar da simples percepção de um fenômeno à sua explicação, a hipótese se revela necessária ao trabalho científico e à reflexão filosófica.

hipotético (gr. hypothetikós) 1. Que é da natureza de uma hipótese. que só existe em hipó-tese, condicional. Oposto a categórico.

- 2. Juízo hipotético: aquele cuja asserção está sujeita a uma condição (ex.: se chover, ele não virá). Ver juízo.
- 3. Imperativo hipotético: uma expressão cria-da por Kant. Ver imperativo.
- 4. Proposição hipotética ou condicional: aquela cuja afirmação ou negação está sujeita a uma condição (ex.: viajarei, se fizer bom tempo). Ver categórico.

hipotético-dedutivo Diz-se do raciocínio ou pesquisa que procede, por dedução, a partir de hipóteses. Ex.: suponho (hipótese) que a causa da mortalidade infantil excepcional numa favela seja a proliferação, ai, de mosquitos e valas negras (sujas). Logo, melhoro a higiene e o saneamento geral desse meio. Se minha hipó-tese é justa, a taxa de mortalidade infantil deve baixar; se eta não baixa, é porque minha hipótese é falsa, insuficiente ou dela não tirei todas as conseqüências etc. Ver método.

história (lat. e gr. historia). A palavra "história" designa ao mesmo tempo: a) uma certa disciplina, constituída de relatos, análises, pesquisas de documentos etc., cujos artífices são os historiadores: b) a matéria dessa disciplina, sobre a qual trabalham os historiadores, ou seja, a seqüência de acontecimentos (sucessões de reis. alianças, assassinatos, eleições, guerras etc.) ou de estados (prosperidade, miséria, dependência, independência etc.) realizados ou sofridos pelos homens no passado. Assim como a matemática tem por objeto as grandezas e as relações, assim como a lingüística tem por objeto a linguagem. a história tem por objeto a história.

2. Etimologicamente, designa o relato, e não os acontecimentos contados; em grego. historia significava "pesquisa, informação"; em segui-da, "conhecimento" daquilo sobre o que fornos informados e "relato" daquilo que aprendemos. Até o séc.XIX. havia uma distinção entre a história natural (que corresponde ao que hoje denominamos "ciências naturais": geologia, zoologia, botânica etc.) e a história civil (que hoje chamamos pura e simplesmente de história). Por uma extensão de sentido, o termo "história" (relato de fatos) passou a designar também esses fatos. objeto do relato. Mas, nesse sentido, o termo só se aplica aos homens, ao conteúdo da história civil. Essa ambigüidade, relativamente recente, interessou muito aos filósofos e, em menor escala, aos historiadores. A história-relato é tomada e inserida na história-acontecimentos: os conhecimentos evoluem, os métodos se depuram etc. F. o historiador estuda a situação, os problemas, as disputas, as contradições dos homens do passado, mas considerando-se a si mesmo um indivíduo em situação, num outro momento, vivendo outros problemas e outras contradições: o historiador é uma parte da história. Ver historicidade: historicismo.

história, filosofia da Toda concepção filosófica admitindo que a história obedece. senão a uma intenção, pelo menos a um sentido. Con-

substancial ao pensamento de \*Hegel e de \*Marx, a filosofia da história implica a concepção de unia temporalidade linear e orientada (um sentido) no interior da qual realiza-se, progressivamente, a racionalidade universal. Opõe-se a uma temporalidade cíclica, como cm \*Platão e em \*Nietzsche. Seu alvo lógico consiste em saber se a história do mundo se desenrola no sentido de um aperfeiçoamento moral, de um progresso da cultura ou se exprime uma decadência dos costumes. Mais concretamente, consiste em procurar saber se ela se orienta no sentido de certa forma de capitalismo ou de certa forma de socialismo. Ver materialismo histórico.

história, fim da Do ponto de vista filosófico. a expressão "fim da história" (bastante utilizada nos últimos tempos pelos defensores das teorias econômicas neoliberais, por exemplo. Fukuyama) designa a derrocada da filosofia da \*historia (à maneira de \*Hegel e de \*Marx) e o surgimento da multiplicidade dos horizontes de sentido. Com o desmoronamento das grandes visões filosóficas, políticas e religiosas do mundo (mega-relatos), hem como com o declínio ou enfraquecimento do mito do \*progresso e da emancipação, e das visões integradas e coerentes de mundo que explicam todos os aspectos da realidade, dando coesão aos grupos humanos e fazendo-os aceitar as normas que regulam seus comportamentos e legitimam seus sistemas de valores (características da \*modernidade) —, a expressão "fim da história" passou também a significar um novo estilo de pensamento. que estaria sendo elaborado num mundo onde prevalece uma nova \*episteme. a episteme da indiferenctação, às voltas com uma pluralidade de horizontes de sentido, unia vez que não existiria mais um horizonte estável onde o homem contemporâneo pudesse situar os acontecimentos. Responsável por tal situação, a mídia (segundo \*Baudrillard) induz os homens a viverem sem quadro de referência, fragmenta os fitos e os acontecimentos, permite que eles sejam observados de todos os ângulos, mas impedindo-os de se referirem a uma totalidade que lhes dê sentido.

historicidade 1. Caráter de tudo aquilo que c ceconhceido como tendo realmente acontecido no passado ou realmente existido: a historicidade de Jesus.

- 2. Condição da existência humana que, em-bora comprometida com o tempo e solidária com seu passado histórico, define-se por sua projeção livre no futuro: "A análise da historicidade da realidade humana tenta mostrar que este existen-te não é 'temporal' pelo fato de encontrar-se na história, mas, ao contrário, se ele não existe e não pode existir senão historicamente, é porque ele é temporal no fundo de seu ser" (Sartre).
- 3. A filosofia da história é uma concepção segundo a qual a 'seqüência dos acontecimentos não é incoerente e casual, mas segue um movi-mento determinado e se faz segundo certas gran-des linhas de força. O justo conhecimento do passado, embora não nos permita prever o futuro com clareza de detalhes, pode nos indicar, pelo menos, um sentido ou uma direção. Nessa perspectiva, duas doutrinas são clássicas: a) o idealismo histórico, representado por Hegel, doutrina segundo a qual a razão se realiza através do devir seqüencial dos acontecimentos: "a história universal é a representação do espírito em seu esforço para adquirir o saber daquilo que é" (Hegel): h) o materialismo histórico, criado por Marx e Engels, doutrina segundo a qual as forças materiais (especialmente econômicas) dominam e dão forma às forças espirituais (pensamentos, idéias políticas, religião, arte etc.). Marx e En-gels criticam e ironizam Hegel por terem colo-cado a história "sobre a cabeça", e se orgulham de tê-la reposto "sobre seus pés": o espírito é o produto da história, não seu motor.
- 4. O sentido da história e o fim da história são concepções marxistas segundo as quais o processo histórico é determinado ao mesmo tem-po por causas antecedentes (em última instância. econômicas) e pelos homens, desenrolando-se necessariamente de modo dialético e culminan-do necessariamente na sociedade sein classes (fim da história). O "sentido" quer dizer ao mesmo tempo "significação" e "direção".

**historicismo** 1. Método filosófico que tenta explicar sistematicamente pela história, isto é, pelas circunstâncias da evolução das idéias e dos costumes ou pelas transformações das estruturas econômicas, todos os acontecimentos relevantes do direito, da moral, da religião e de todas as formas de progresso da consciência.

- 2. De modo especial, teoria segundo a qual o direito, como produto de uma criação coletiva, evolui coin a comunidade que o criou, só poden-do ser compreendido numa perspectiva históri-
- ca. Sob sua aparência liberal, essa teoria é bas-tante reacionária, pois faz do direito a estrutura inconsciente de uma comunidade sacralizada por seu próprio passado.
- 3. Convém distinguir entre historicismo filosófico e historicismo epistemológico ou metodológico. O primeiro faz da história o funda-mento de uma concepção geral do mundo ou, então, considera que todos os fenômenos sociais e humanos só são inteligíveis mediante o recurso da categoria "história" (frequentemente funda-da numa oposição radical entre natureza e história). O segundo recusa toda e qualquer concepção do mundo, vendo na história apenas uma das condições de inteligibilidade do real.

Hobbes, Thomas (1588-1679) Filósofo materialista inglês, foi um empirista mas, na história da filosofia, é considerado sobretudo um pensador político. Estudou em Oxford. Viajou muito. Em 1621, encontrou-se com Francis Ba-con, com ele indo para a França e a Itália. Descobriu a ciência de Galileu. Estudou os clássicos e se apaixonou por Euclides. No início da crise revolucionária de Charles 1 (decapitado em 1649), exilou-se em Paris. onde entrou em con-tato com Mersenne e com as Meditações de Descartes (às quais fez objeções). Retornou à Inglaterra em 1651. onde foi acusado de ateísmo pelo Parlamento. Manteve controvérsias violen-tas sobre a liberdade e a necessidade. Ganhou notoriedade. Suas obras principais são: De cive (1642), Leviathan (1651), De homine (1658), De corpore (1661). Os temas centrais de sua filoso-fia giram eni torno: a) do estado de natureza, no qual as relações dos homens entre si são deixa-das à livre iniciativa de cada um: "o homem é um lobo para o homem": b) do Estado social: a sociedade política é a obra artificial de um pacto voluntário de um cálculo: todos os homens são iguais por natureza: do lado do conhecimento, tudo vem da sensação: c) da moralidade, que é o acordo da natureza com a ação: é bem tudo o que favorece e conduz à paz; pela paz e pela razão os homens iazen) pactos; d) do papel do soberano: o de garanfir a segurança e a prosperidade de seus súditos; o poder absoluto é legítimo quando assegura a paz civil; o soberano tem todos os direitos; a justiça é inteiramente dominada pela lei positiva; a lei imposta pelo soberano é justa por definição: a Igreja deve subordinar-se ao Estado: devemos seguir a lei do Estado de preferência à lei divina: a paz civil é o soberano bem, devendo ser mantida a todo preço; o papel do soberano, que IJobbes chama de Leviatã, indomável e terrível dragão bíblico, é puramente

utilitário. Na guerra de todos contra todos, há a necessidade de um pacto social entre os indivíduos-cidadãos, cada um renunciando à sua liberdade em favor do soberano absoluto.

Holbach, Paul Henri (ou Heinrich) Dietrich, Barão de (1723-1789) Filósofo francês (nascido na Alemanha), radicado desde cedo em Paris. Inteiramente dedicado ao estudo e à atividade literária, conviveu com todos os intelectuais de sua época e foi grande colabora-dor da \*Enciclopédia. Considerado o "Mecenas dos filósofos", fez uma crítica severa das crenças cristãs e lutou contra todos os tipos de preconceitos: religiosos, sociais e políticos. Inteiramente favorável à visão mecánica do mundo, fez uma verdadeira apologia da ciência, da natureza e da razão. Sua filosofia é profunda-mente naturalista e materialista. Para ele, só havia uma realidade: a matéria. Não há Providência nem acaso. O homem nada mais é do que uma parte da natureza material. Holbach com-bateu tanto o \*teísmo quanto o \*destino e aderiu sem vacilar ao \*ateísmo materialista. Obras principais: O sistema da natureza ou as leis do mundo físico e do mundo moral (1770), 0 bom senso ou as idéias naturais opostas às idéias sobrenaturais (1772), O sistema social (1773), .I política natural. 2 vols. (1773), .-1 moral universal (1776).

holismo (ingl. holism, do gr. holos: total, completo) I. Doutrina que considera que a parte só pode ser compreendida a partir do todo, que privilegia a consideração da totalidade na explicação de uma realidade, sustentando que o todo não é apenas a soma de suas partes, mas possui uma unidade orgânica.

- 2. Em biologia, é a doutrina que considera o organismo vivo como um todo indecomponível.
- 3. Teoria formulada pelo estadista sul-africano Jan Christiaan Smuts (1870-1950). cm sua obra Holism and Evolution (1926), afirmando que o universo e especialmente a natureza viva constituem-se de unidades que formam "todos" (como organismos vivos) que são mais do que a simples soma das partículas elementares.
- 4. Holista: adepto ou seguidor do holismo: holista ou holistico: relativo ao holismo (ex.: teoria holística ou holista, sistema holístico ou holista).

Holton, Gerald (1922-) Filósofo e historia-dor das ciências norte-americano que recebeu parte de sua formação em Viena antes de estabelecer-se nos Estados Unidos. Sua obra remete diretamente à de Alexandre Koyré, de quem retomou o método rigoroso; sofreu a influência de Gaston Bachelard. Seus dois livros funda-mentais. Thematic Origins of Scientific Thought (1973) e The Scientific Imagination (1978) vêm-nos lembrar que o progresso científico não é outro senão o progresso literário, filosófico ou artístico e que as preocupações fundamentais do homem moderno se ligam diretamente às das gerações passadas. Professor de história das ciências em Harvard, I lolton fundou a revista Science, Technology and Human Values, por estar convencido de que os cientistas manifestam certa indiferença em relação à história das ciências. Diferentemente daqueles que só se interessam pelos períodos gloriosos do passado das ciências. Holton, à semelhança de Bache-lard, não estudou a ciência do passado, mas a ciência atual cm seu passado. Suas investigações versam, em grande parte, sobre a natureza da imaginação científica, a natureza da imaginação individual do cientista articulando-se com o desejo coletivo de inovação, no qual se entrelaçam tanto as determinações psicológicas quanto as determinações sócio-econômicas. Essa concepção ilumina numerosas questões essenciais ao trabalho científico, seu funcionamento e sua organização. Por isso, a história das ciências. nessa perspectiva, desempenha um papel impor-tante de elo de ligação entre a epistemologia e a "política das ciências". Porque a ciência é um fato cultural total, não devendo vais prevalecer o mal-entendido histórico entre ciência e filoso-fia, humanismo e tecnologia.

homem (lat. homo, hominis) O que é o homem? Seria um objeto real ou apenas uma idéia? Seria uma certa variedade animal, que os antropólogos chamam de Horno sapiens? O fato é que o homem existe no planeta Terra há dezenas de milhares de anos. Hoje em dia, quando se fala da "morte do homem" (M. Foucault), trata-se da idéia ocidental de homem, criada pelo cristianismo e pela Antigüidade greco-latina. A Biblia afi<sup>r</sup>ma a posição dominante do homem sobre a natureza (Adão. Noé) e conta a Aliança que o Deus único e criador estabeleceu com urna parte dos descendentes de Adão. Além disso, afirma que o próprio Deus se fez homem para salvar os homens. O fato de o homem relacionar-se com Deus torna-o diferente do resto da natureza. Aos poucos, o pensamento grego ela-bora a idéia de que o homem é "um animal dotado de razão" (Aristóteles). As duas corren-tes vão-se encontrar na Idade Média, gracas aos esforcos conceituais da escolástica. Com o Re-nascimento, há uma reviravolta: a Terra deixa de ser o centro do mundo, gira em torno do Sol, descobre-se a existência de outros homens além do oceano etc. E a época do humanismo, na qual a idéia de homem vai laicizar-se. Utiliza-se a matemática para se descrever e conhecer o mundo (Galileu, Newton). Na dúvida metódica de Descartes, a única evidência que subsiste é o "eu penso. logo existo". Tudo o que não é pensamento é reduzido à extensão submetida às leis matemáticas da mecânica. Assim, o homem se converte num ser abstrato. num mestre do uni-verso, simplesmente porque sabe que pensa e porque sabe medir a extensão. O prodigioso desabrochar das ciências parece confirmar essa visão (a \*Enciclopédia e a filosofia das Luzes). No séc.XIX, o homem, sujeito do conhecimento desde o séc.XVII, torna-se objeto de conheci-mento: começam a nascer as ciências do homem. Darwin situa o homem numa linhagem evolutiva e mostra que ele também é um animal. Marx mostra que os homens não dominam as leis da economia, mas são dominados por elas. A psicologia descobre que o homem está longe dc fazer o que quer, de ser o que acredita ser. A idéia de homem é abalada. Questiona-se o cerne mesmo dessa idéia: a razão. O que entendemos hoje por homem? Afinal, "o que é o homem'?", se perguntava Kant. Se a idéia de homem morreu, nem por isso o homem concreto deixou de existir.

homeomerias (gr. homoiomereia: "semen-tes" das coisas) Termo criado por Aristóteles para designar os elementos "materiais" ou as "sementes" das coisas que. na doutrina de Anaxágoras, se reúnem para formar os diferentes corpos existentes no mundo. Estas "sementes', que se encontravam confundidas com o caos primitivo, foram agregadas a partir do momento em que esse caos foi ordenado por uma inteligência (\* "vous"). Cada "semente" de cada cor-po se encontra cm todo corpo. Assim, chamamos

de "ouro", por exemplo, aquele corpo que contém o maior número de "sementes" de ouro.

Homo fiber Expressão criada por Bergson para designar, em oposição ao Homo sapiens dos zoologistas. o homem primitivo quando, guiado apenas pelos instintos, revelou-se um fabricador de instrumentos antes de "pensar" propriamente: é da essência do homem "fabricar coisas e fabricar a si mesmo" (Bergson). Ao ser popularizada essa expressão, passou-se a atribuir ao Honro

faber os produtos das indústrias rudimentares e "arcaicas" da era pré-industrial. Dela surgiram outras expressões: Homo oeconomicus (designando o modelo ideal sobre o qual os economistas analisam os problemas de troca e de trabalho). f lomo loquax (designando o homem cujo pensamento teria surgido de uma reflexão sobre a linguagem), Homo sociologicus, Homo lodens etc.

Horkheimer, Max (1895-1973) Um dos fun-dadores e principais membros, juntamente com \*Adorno, da escola de \*Frankfurt, Horkheimer nasceu na Alemanha, doutorando-se pela Universidade de Frankfurt. onde dirigiu a partir de 1930 o famoso Instituto de Pesquisas Sociais. que viria a ser o núcleo da escola. Em 1934, foi para os Estados Unidos, onde lecionou na Universidade Columbia. em Nova York, regressando em 1950 à Alemanha. Horkheimer desenvolveu\_ cm estreita colaboração com Adorno, uma profunda reflexão sobre o projeto filosófico, político, científico e cultural do \*Iluminismo, e sua influência na formação da sociedade contemporànea e ele sua ideologia. no célebre Dialética do Ilunu<sup>i</sup>nismo (1947). Sua obra é voltada sobretudo para temas centrais da sociedade con-temporánea como a família, a questão da autoridade política e do autoritarismo. a cultura de massas. a ideologia da sociedade burguesa. Apesar de crítico do materialismo dialético, Ilorkheimer pode ser considerado uni neomarxista por seu uso de categorias do marxismo cm suas análises e por sua critica ao positivismo sociológico. Obras principais: .1 situação atual da filosofia social (1931); Estudos sobre a autoridade e u fonúlia (1936). em colaboração com \*Marcuse e outros membros da escola; for uma critica da razão instrumental (1967). Muitos de seus artigos e ensaios fo<sup>r</sup>am publicados na Re-vista de pesquiso social, que dirigiu destacando-se Um novo conceito de ideologia (1930) e Teoria tradicional e teoria crítica (1937).

humanidade (lat. humanistas) 1. Como sinônimo de gênero humano, o conceito de "humanidade" designa o conjunto dos seres huma-nos. Fala-se, assim, da "história da humanidade", do devotamento ou trabalho para "o bem da humanidade" ou da "religião da humanidade" (expressão de Comte, que considera a humanidade um ser coletivo).

- 2. Conjunto de características específicas do ser humano que o torna diferente dos outros animais. Assim, quando pedimos a alguém para "agir com humanidade", pedimos-lhe que aja com bondade natural, com indulgência, com "humanismo", sem crueldade, com justica etc. Ver humanismo.
- 3. No sentido atual e forte do termo, humanidades designa "as disciplinas que contribuem para a formação (Bildung) do homem, independentemente de qualquer finalidade utilitária imediata, isto é, que não tenham necessariamente como objetivo transmitir um saber científico ou uma competência prática, mas estruturar uma personalidade segundo uma certa paidea. vale dizer, um ideal civilizatório e uma normatividade inscrita na tradição, ou simplesmente proporcionar um prazer lúdico" (S.P. Rouanet, As razões do lluminismo).

humanismo (do lat. humanizas) Movimento intelectual que surgiu no Renascimento. Lutando contra a esclerose da filosofia escolástica e aproveitando-se de um melhor conhecimento da civilização greco-latina, os humanistas (Erasmo, Tomás Morus etc.) se esforçaram por mostrar a dignidade do espírito humano e inauguraram um movimento de confiança na razão e no espírito critico. Por uma espécie de deslocamento, o termo "humanismo" tomou dois sentidos particulares: a) na filosofia, designa toda doutrina que situa o homem no centro de sua reflexão e se propõe por objetivo procurar os meios de sua realização; b) na linguagem universitária, designa a idéia segundo a qual toda formação sólida repousa na cultura clássica (chamada de humanidades). Numa palavra, o humanismo é a atitude filosófica que faz do homem o valor supre-mo e que vê nele a medida de todas as coisas. Herdeiro de Kant, o humanismo contemporâneo, sobretudo dos existencialistas e de certas correntes marxistas, define o homem como o ser que é o criador de seu próprio ser, pois o humano, através da história, gera sua própria natureza.

Hume, David (1711-1776) O filósofo e historiador escocês David Hume nasceu em Edimburgo. Estudou filosofia e se interessou pelas letras. Abandonou o curso de direito e dedicou-se ao comércio, passando três anos na França (1734-1737). Retornou à Inglaterra, tornou-se secretário do general Saint Clair e o acompanhou a Viena e Turim. Em 1744, candidatou-se a uma cadeira de filosofia em Edimburgo, foi acusado de ateísmo e não nomeado. Posterior-mente, candidatou-se à cadeira de lógica em Glasgow, para substituir Adam Smith, e fracas-sou novamente. Conseguiu ser nomeado bibliotecário da faculdade de direito, onde se dedicou a uma grande atividade literária. Em 1763, re-tornou à França como secretário da embaixada, onde conheceu Rousseau. Voltou á Inglaterra e tornou-se subsecretário de Estado (1767-1768). No ano seguinte (1769), regressou então a Edimburgo, onde permaneceu até sua morte. A filosofia de David Hume caracteriza-se como um \*fenomenísmo que procede ao mesmo tempo do \*empirismo de Locke e do \*idealismo de Berkeley: também é conhecida por ser um \*ceticismo, na medida em que reduz os princípios racionais a ligações de idéias fortificadas pelo hábito e o eu a uma coleção de estados de consciência. Suas obras principais são: A Treatise of Human Nature (1739), Essays Moral and Political (1741), An Enquiry Concerning Hu-man Understanding (inicialmente intitulado Philosophical Essays Concerning Human Understanding) (1748), Political Discourses (1752), History of England during the Reigns of James I and Charles I (1754 ss.), Dialogues on Natural Religion (1779), póstuma. Abordam os seguintes temas fundamentais: a) não é possível nenhuma teoria geral da realidade: o homem não pode criar idéias, pois está inteiramente submetido aos sentidos; todos os nossos conhecimentos vêm dos sentidos; b) a ciência só consegue atingir certezas morais: suas verdades são da ordem da probabilidade; c) não há causalidade objetiva, pois nem sempre as mesmas causas produzem os mesmos efeitos; d) convém que substituamos toda certeza pela probabilidade. Eis seu ceticismo, a condição da tolerância e da coexistência pacífica entre os homens. Trata-se de um ceticismo teórico, não válido na vida prática.

Husserl, Edmund (1859-1938) Criador da \*fenomenologia, Husserl nasceu em Prosznitz, na Morávia (atual República Tcheca), tendo estudado matemática e filosofia nas Universidades de Leipzig, Berlim e Viena, onde sofreu a influência de \*Brentano. Foi professor nas Universidades de Halle (1887), Gottingen (1906) e Freiburg (1938). Sua filosofia desenvolveu-se inicialmente como uma reação contra o ,psicologismo e o naturalismo, então largamente dominantes nos meios acadêmicos alemães. Conservou da influência de Brentano a retomada do conceito aristotélico de \*intencionalidade, en-tendido aqui como a direção da consciência ao objeto, ao real, que é definidora da própria consciência e que será um dos conceitos-chave de sua

teoria fenomenológica. Sua obra Idéias para uma fenomenologia pura e uma filosofia fenomenológica (1913) propõe a fenomenologia como uma investigação sistemática da consciência e de seus objetos. Segundo Husserl, os objetos se definem precisamente como correlatos dos estados mentais, não havendo distinção possível entre aquilo que é percebido e nossa percepção. A experiência inclui, entretanto, não só a percepção sensorial, mas todo objeto do pensamento. A filosofia de Husserl é assim uma forma de idealismo transcendental, fortemente influenciada por Kant, uma tentativa de descrição fenomenológica da subjetividade transcendental. dos modos de operar da consciência. Foi grande a influência de Husserl na filosofia contemporânea, especialmente na Alemanha, onde Heidegger e Scheler foram seus discípulos. e na França, mais diretamente com o desenvolvimento de uma filosofia fenomenológica (\*Merleau-Ponty) e indiretamente com o \*existencialismo. Suas obras mais importantes são: Filosofia da aritmética (1891) e Investigações lógicas (1900-

1901) da chamada fase "pré-fenomenológica", A filosofía como ciência rigorosa (1910-1911), Idéias para uma fenomenologia pura e uma filosofía fenomenológica (1913), Lógica formal e transcendental (1929), Meditações cartesianas (1931), A crise das ciências européias e a fenomenologia transcendental (1936).

Huxley, Thomas Henry (1825-1895) Biólogo e filósofo inglês (nascido em Ealing), Tho-mas Huxley foi um ardoroso defensor da teoria da evolução do naturalista Charles Darwin (1809-1882). Obras principais: Zoological Evidences as to /tlans Place in Nature (1863), Lay Sermons (1870). Science and Culture (1881), Evolution and Ethics (1893).

hybris Nome que designa, em grego, toda espécie de desmedida, de exagero ou de excesso no comportamento de uma pessoa: orgulho, insolência. arrehatamento etc. Bastante emprega-do na filosofia moral, esse termo se opõe a medida, equilíbrio.

Hyppolite, Jean (1907-1968) Filósofo francês que se notabilizou por ter contribuído para uma espécie de "renascimento hegeliano" na França. Considerava I iegel o filósofo moderno "central", de quem teriam partido as grandes filosofias contemporâneas: marxismo, fenomenologia e existencialismo. Por isso, procurou pôr essas correntes em diálogo com o pensamento hegeliano a fim de se reconciliarem com a história e, finalmente, com a \*liberdade, "a reconciliação mesma". Obras principais: Génese et structu<sup>r</sup>e de la Phénoménologie de l'esprit de Hegel (1946), Introduction à la philosophie de l'histoire de Hegel (1948), Sens et existence dans la philosophie de Maurice Merleau-Ponty (1963), Figures de la pensée philosophique, 2 vols. (1971).

**lãmblico** (c.250-330) Filósofo grego (nasci-do na Síria) neoplatônico. Abriu uma escola de filosofia numa cidade síria. Para ele, o neoplatonismo era uma religião que se opunha ao cristianismo. Escreveu uma Vida de Pitágoras e um Tratado sobre os mistérios.

Ibn Gabirol Ver Avicebrón.

Ibn Khaldun (1332-1406) Filósofo e historiador árabe, nascido em Túnis. Desempenhou numerosas missões políticas na Espanha e África do Norte antes de dedicar-se ao ensino em Túnis e no Cairo, onde morreu. Preocupado em organizar o saber científico e filosófico de um ponto de vista histórico, interessou-se também por estudar o problema das estruturas sociais, antecipando-se às questões de economia política e de sociologia do conhecimento. Obra principal: Prolegómenos à história universal (1377).

ideal (do lat. tardío idealis) 1. Que se refere a uma \*idéia e não a uma realidade empírica. Ex.: o ponto geométrico é uma entidade ideal. Possui o sentido de uma aspiração ou de um limite, acessível ou não: o estado ideal, tendo por vezes uma conotação negativa, no sentido de algo irrealizável: uma solução ideal.

2. Modelo perfeito que se postula como guia ou orientação para uma determinada conduta ou ação: ideal ético.

idealismo (do lat. tardio idealis) Em um sen-tido geral, "idealismo" significa dedicação, engajamento, compromisso com um \*ideal, sem preocupação prática necessariamente, ou sem visar sua concretização imediata. Ex.: o idealismo de fulano. O termo "idealismo" engloba, na história da filosofia, diferentes correntes de pensamento que têm em comum a interpretação da realidade do mundo exterior ou material em termos do mundo interior, subjetivo ou espiritual. Do ponto de vista da problemática do conhecimento, o idealismo implica a redução do objeto do conhecimento ao sujeito conhecedor; e. no sentido ontológico, equivale à redução da matéria ao pensamento ou ao espírito. O idealismo radical acaba por levar ao \*solipsismo.

- 1. A teoria das idéias, de Platão, é, por vezes, impropriamente chamada de idealismo. Na verdade. deve ser considerada um "realismo das idéias", já que para Platão as idéias constituem uma realidade autônoma o mundo inteligível existente por si mesma, independente de nosso conhecimento ou pensamento.
- 2. Idealismo imaterialista. Segundo Berke-ley. a realidade do mundo dos objetos materiais está apenas na existência destes como idéias, seja na mente de Deus. seja na do homem, criado por Deus. Este o sentido de seu famoso pensa-mento: "Esse est percipi" (Seré ser percebido). Ver imaterialismo.
- 3. Idealismo transcendental. Doutrina kantiana, também conhecida como idealismo crítico, que considera os objetos de nossa experiência, enquanto dados no espaço e no tempo, como fenômenos, isto é, aparências, devendo distinguir-se da coisa-em-si a realidade enquanto tal que é para nós incognoscível. O objeto é algo portanto que só existe em uma relação de conhecimento. "Chamo de idealismo transcendental de todos os fenômenos a doutrina segun-do a qual nós os consideramos sem exceção como simples representações, e não como coisas-em-si" (Kant).
- 4. Idealismo alemão pós-kantiano. É o desenvolvimento da doutrina kantiana, sobretudo por Fichte e Schelling, que no entanto deram a essa doutrina uma interpretação mais subjetiva e menos crítica, prescindindo da noção de coisa-em-si e considerando o real como constituído pela consciência.
- 5. Idealismo absoluto. Termo empregado por Hegel para caracterizar sua metafísica. segundo a qual o real é a idéia, entendida contudo não em um sentido subjetivo, mas absoluto. Opõe-se, portanto, aos vários tipos de idealismo subjetivista, acima indicados (2-4), e constitui-se em uma forma de monismo. Ver espiritualismo; racionalismo; psicologismo. Oposto a materialismo, realismo.
- 6. Na tradição filosófica, o idealismo se opõe fundamentalmente ao \*materialismo, na medida em que, para ele, o universo se reduz, seja a dois princípios heterogêneos, a \*matéria e o \*pensa-mento, seja a um único princípio, o pensamento. Neste caso, os objetos materiais são apenas representações de nosso \*espírito, ou seja, o ser das coisas nada mais é do que a \*idéia que o espírito delas possui. Opõe-se ainda, neste sen-tido, a \*empirismo e a \*realismo.
- 7. Contemporaneamente, sob influência da crítica marxista, o termo "idealismo" designa uma concepção generosa ou ambiciosa, nias irrealizável ou utópica. Especialmente na moral, freqüentemente significa uma ignorância das condições concretas do agir humano.

idéia (lat. e gr. idea: visão) A idéia é, em uni sentido geral, uma \*representação mental, ima-gem, pensamento, conceito ou noção que temos acerca de algo. As "idéias de alguém" são seus pensamentos, opiniões, concepções sobre alguma coisa. Ex.: as idéias políticas de fulano, a minha idéia de liberdade, não tenho idéia do que seja isso etc. Ver conceito.

1. Em Platão (principalmente em Fédon, Re-pública e Parmênides) as idéias são formas, modelos perfeitos ou paradigmas, eternos e imutáveis, constituindo uni mundo t'anscendente, do qual os objetos concretos do mundo de nossa experiência sensível são cópias ou imagens imperfeitas, derivadas das idéias. Não se trata, portanto, da idéia como pensamento ou entidade mental, concepção posterior na história da filosofia, mas da idéia como a própria essência do real, considerada como existindo autonomamente. Só podemos atingir esse mundo inteligível na

medida em que, pelo processo dialético, nossa mente se afaste do mundo concreto, através de sucessivos graus de abstração, até chegar ã contemplação das idéias.

- 2. Para Descartes, as idéias são representações mentais, produtos da atividade de nos-sa consciência, definidas como "aquilo que a mente percebe diretamente". Distingue ele três tipos de idéias: I) inatas, que se originam da própria mente, independentemente de qualquer experiência anterior, e incluindo as idéias de um Deus Perfeito, da substância pensante e da matéria extensa: 2) factícias, ou da imaginação, idéias produzidas pela mente e que dizem res-peito a uma realidade imaginária (p. ex., a qui-mera, a sereia): 3) adventícias, formadas pela mente a partir da experiência sensível. "Pode-mos agora distinguir três tipos de idéias: as idéias que formamos nós mesmos a partir do mundo exterior, as idéias factícias (uma quimera, urna sereia) e, por fim, as idéias inatas que nos são dadas por Deus e que, claras e distintas, são os elementos necessários para o conhecimento das leis da natureza, igualmente criadas por Deus." Podemos conhecer as idéias inatas, fundamentos da ciência, voltando-nos para nós mesmos pela reflexão. Ver adventício; factício.
- 3. Segundo os empiristas, as idéias são objetos mentais, resultados de um processo de abstração. que representam objetos externos percebidos pelos sentidos. "Por idéias, entendo as pálidas imagens das impressões em nosso pensamento e raciocínio" (Hume).
- 4. Para Kant, as idéias são conceitos regula-dores da razão. formais e necessários, aos quais não corresponde nenhum objeto da experiência sensível. As idéias da razão pura são, nadialética transcendental (Critica da razão pura), idéias que não possuem cor elato objetivo, mas são necessárias ao funcionamento da razão, p.ex., as idéias de alma, da existência do mundo exterior e de Deus.
- 5. A idéia absoluta é, em Hegel, a "verdade plena do ser", a unidade do conceito e do real, de tal modo que "todo o real é uma idéia".

Conceitos: "Pela palavra idéia entendo tudo o que pode estar em nosso pensamento" (Descartes). "Por idéias entendo as imagens enfraquecidas das impressões no pensamento e no raciocínio" fl-lume). "Entendo por idéia um conceito racional necessário ao qual nenhum objeto que lhe corresponde pode ser dado nos sentidos" (Kant).

identidade (lat. tardio identitas, de idem: o mesmo) Relação de semelhança absoluta e completa entre duas coisas, possuindo as mesmas características essenciais, que são assim a mesma.

- 1. A identidade numérica indica que duas coisas são, na realidade, uma única. Ex.: Vênus é a Estrela da Manhã.
- 2. A identidade temporal significa que pode-mos identificar um mesmo objeto que nos aparece em momentos diferentes: Ex.: Uma mesma árvore no inverno sem folhas e na primavera coberta de flores.
- 3. Na-lógica, o princípio da identidade, uma das três leis básicas do raciocínio para Aristóteles, se expressa pela fórmula "A=A", ou seja, todo objeto é igual a si mesmo.
- 4. A questão da identidade e da diferença, do mesmo e do outro, é uma das questões mais centrais da metafísica clássica em seu surgimento (Heráclito, Parmênides, Platão). Temos, por um lado, a busca de um elemento único, a essência, o ser, que explique a totalidade do real (Parmênides); por outro lado, o pluralismo de Heráclito vê o real como reino da diferença, da mudança e do conflito, sendo que em um sentido dialético algo pode ser e não ser o mesmo, já que está em mudança. Platão busca, de certo modo, conciliar ambas as posições que o influenciaram em sua metafísica dualista, segundo a qual a mudança pertence ao mundo material, ao mundo das aparências, sendo o mundo das formas fixo, eterno, imutável. Ver igualdade; indiscerníveis. Oposto a diferença.

ideologia (fr. idéologie) 1. Termo que se origina dos filósofos franceses do final do século XVIII, conhecidos como "ideólogos" (\*Destutt de Tracy, \*Cabanis, dentre outros), para os quais significava o estudo da origem e da formação das idéias. Posteriormente, em um sentido mais amplo, passou a significar um conjunto de idéias, princípios e valores que refletem uma determinada visão de mundo, orientando uma forma de ação, sobretudo uma prática política. Ex.: ideologia fascista, ideologia de esquerda, a ideologia dos românticos etc.

- 2. Marx e Engels utilizam o termo em A ideologia alemã (1845/1846), em um sentido crítico, para designar a concepção idealista de certos filósofos hegelianos (\*Feuerbach, \*Bauer, \*Stirner) que restringiam sua análise ao plano das idéias, sem atingir portanto a base material de onde elas se originam, isto é, as
- relações sociais e a estrutura econômica da sociedade. A ideologia é assim um fenômeno de \*superestrutura, uma forma de pensamento opa-co, que, por não revelar as causas reais de certos valores, concepções e práticas sociais que são materiais (ou seja, econômicas), contribui para sua aceitação e reprodução, representando um "mundo invertido" e servindo aos interesses da classe dominante que aparecem como se fossem interesses da sociedade como um todo. Nesse sentido, a ideologia se opõe à ciência e ao pensamento crítico. "A produção das idéias, das representações, da consciência é... diretamente entrelaçada com a atividade material e com as relações dos homens... Se na ideologia os ho-mens e as suas relações aparecem de cabeça para baixo, como numa câmara escura, esse fenômeno deriva-se do processo histórico de suas vi-das... Os pensamentos dominantes nada mais são do que a expressão ideológica das relações materiais dominantes concebidas sob a forma de pensamentos, por conseguinte as relações que fazem de uma classe a classe dominante, por conseguinte os pensamentos de sua dominação" (Marx e Engels, A ideologia alemã).
- 3. 0 termo "ideologia" é amplamente utilizado, sobretudo por influência do pensamento de Marx, na filosofia e nas ciências humanas e sociais em geral, significando o processo de racionalização um autêntico mecanismo de defesa dos interesses de uma classe ou grupo dominante. Tem por objetivo justificar o domínio exercido e manter coesa a sociedade, apresentando o real como homogêneo, a sociedade como indivisa, permitindo com isso evitar os conflitos e exercer a dominação.

Ideologia alemã, A (Die deutsche Ideologie) Obra de Marx e Engels (1846), publicada postumamente, na qual criticam os hegelianos e seus continuadores, os neo-hegelianos, principalmente Feuerbach, Bauer e Stirner, considerando que sua filosofia oficial converteu-se em uma ideologia justificadora do poder, por não perceberem que só o \*materialismo histórico pode analisar a sociedade em termos de " luta de classes". São os processos econômicos que de-terminam a existência de classes

sociais em todas as épocas e constituem (sob a forma de forças produtivas e de relações de produção) a infra-estrutura da sociedade, causa e substrato da superestrutura ideológica (crenças religiosas, morais, estéticas, jurídicas etc.).

ideólogo 1. Em um sentido genérico, ideólogo é o formulador ou defensor de uma determinada \*ideologia, geralmente de caráter político-partidário. Ex.: "ideólogo do partido".

2. 0 termo "ideólogos" (idéologues) designa o grupo de filósofos franceses, de inspiração empirista, que, no final do séc.XVIII e início do XIX, se dedicaram ao estudo do processo de formação das \*idéias e das \*sensações, sustentando a perfectibilidade indefinida do homem; destacaram-se \*Desttut de Tracy, \*Cabanis, Volney, Carat.

idolatria (lat. eclesiástico idolatria, do gr. eidolatres, de eidolon: imagem, e lautreuein: adorar) Culto ou adoração de imagens (idolos) que representam a figura divina, acabando por substituí-la como objeto de veneração. Admiração, adoração, veneração por algo ou alguém que passa a assumir características divinas. Cul-to a falsos deuses.

Ídolo (lat. eclesiástico idolum. do gr. eidolon: imagem) 1. Imagem de divindade utilizada como objeto de culto e adoração, por vezes possuindo características mágicas ou milagro-sas. Por extensão, qualquer objeto ou pessoa a quem se venera ou admira.

2. No sentido dado por Francis Bacon, falsa noção, idéia falsa ou ilusória, preconceito. do qual devemos nos libertar para realizar a ciência como interpretação verdadeira da natureza. São de quatro tipos: I) ídolos da tribo: pertencem à natureza humana, são inerentes ao homem; 2) ídolos da caverna: característicos do homem individual, cada qual em sua própria "caverna"; 3) ídolos do mercado: originam-se das relações humanas, da comunidade a que os indivíduos pertencem. e da linguagem que usam; 4) ídolos do teatro: oriundos de dogmas filosóficos tradicionais e de falsas teorias que acabam por "aprisionar" o espírito humano. Ver ideologia.

**ignorância** (lat. ignorantia: ausência de conhecimento) 1. Em um sentido genérico, a ignorância é a atitude daquele que, não sabendo utilizar as suas capacidades racionais, engana-se quanto à qualidade de seus conhecimentos, to-mando por verdade o que não passa de uma \*opinião falsa ou incerta e expondo-se à \*ilusão e ao \*erro.

2. 0 "só sei que nada sei" socrático exprime a ignorância filosófica, ou seja, a que permite o acesso ao saber, já que se reconhece como

ignorância, abrindo o caminho para o conheci-mento. E neste sentido que Sócrates afirmava também que "o reconhecimento da ignorância é o início da sabedoria".

**ignorado eienchi** Expressão latina que de-signa o \*sofisma daquele que, ignorando voluntariamente o que deve ser provado (elegchos, em grego, significa prova), tenta provar outra coisa distinta da que se encontra em pauta.

**igualdade** (lat. aequalitas) 1. Noção lógica ou matemática\_ significando a equivalência entre duas grandezas: 3 + 2 = 5, ou entre duas proposições:  $(a + b)^2 = a^2 + 2ab + b^2$ .

- 2. 0 termo "igualdade" aparece ainda na expressão "igualdade entre os homens" e possui várias acepções: a) a igualdade jurídica ou civil significa que a lei é a mesma para todos; b) a igualdade política significa que todos os cidadãos têm o mesmo acesso a todos os cargos públicos, sendo escolhidos em função de sua competência; c) a igualdade material significa que todos os homens dispõem dos mesmos re-cursos. As duas primeiras igualdades, igualdades de princípios, constituem a base das democracias. De fato, as desigualdades materiais geram desigualdades políticas e jurídicas: essa situação foi descrita, pelo socialismo do século XIX. como "democracia formal".
  - 3. E questionável a expressão "igualdade natural" ou biológica. pois, por natureza, não somos idênticos uns aos outros.

Iluminismo (al. Au/kldrung, fr. Lumières, ingl. Enlightenment) 1. Movimento filosófico, também conhecido como Esclarecimento, Ilustração ou Século das Luzes, que se desenvolve particularmente na França, Alemanha e Inglaterra no séc.XVIII. caracterizando-se pela defesa da ciência e da racionalidade crítica, contra a fé, a superstição e o dogma religioso. Na verdade, o Iluminismo é muito mais do que um movimento filosófico, tendo uma dimensão literária. artística e política. No plano político, o Iluminismo defende as liberdades individuais e os direitos do cidadão contra o autoritarismo e o abuso do poder. Os iluministas consideravam que o homem poderia se emancipar através da razão e do saber, ao qua( todos deveriam ter livre acesso. O \*racionalismo e a teoria crítica no pensamento contemporâneo podem ser considerados herdeiros da tradição iluminista. Ver Aujklãrung; Diderot; Enciclopédia; Kant; modernidade; Voltaire.

2. Em um sentido mais específico, e até quase oposto ao do item acima, o lluminismo é a doutrina que atribui papel central à iluminação, ou luz interior, na experiência humana. O lluminismo seria assim uma forma de \*espiritualismo, ou mesmo de \*irracionalismo, valorizando a \*intuição, a experiência mística e a atitude visionária. Segundo \* Schopenhauer (Parerga und Paralipomena): "O lluminismo tem por órganon a luz interior, a intuição intelectual ... quando toma por base uma religião, torna-se misticismo. E uma tendência natural e primitiva do espírito humano. Mas não se pode considerá-lo um método filosófico, já que os conhecimentos que evoca não são comunicáveis".

**ilusão** (lat. illusio, de illudere: zombar de) Erro ou engano resultante da \*percepção, levando-nos a tomar uma coisa por outra. Interpretação errônea dos dados sensoriais.

- 1. A atribuição de um caráter ilusório a nosso conhecimento do mundo, ou mesmo a sua existência, é característica do \*ceticismo.
- 2. Em Kant, a ilusão (Scheim) transcendental é resultado da crença errônea de que as formas a priori da intuição e as categorias do entendi-mento descrevem a verdadeira natureza da realidade em si, não sendo apenas a maneira pela qual nossa consciência estrutura o conhecimento da realidade, em si mesma incognoscível (\*númeno). "... há em nossa razão (considerada subjetivamente, isto é, como faculdade do conhecimento humano) regras fundamentais e máximas relativas a seu uso que possuem a aparência de princípios objetivos e que nos fazem tomar a necessidade subjetiva de uma relação entre nossos conceitos, exigida pelo entendi-mento, por uma necessidade objetiva da determinação das coisas em si. Trata-sede uma ilusão

que nos é impossível evitar". Oposto a certeza.

3. Conceitos: "E ilusão o engano que subsiste mesmo quando sabemos que o objeto suposto não existe" (Kant). "A verdade se opõe ao erro, que é a ilusão da razão, como a realidade tem por contrário a aparência, a ilusão do entendi-mento" (Schopenhauer). "A vida tem necessidade de ilusões, isto é, de não-verdades tidas por verdades ... devemos estabelecer a proposição: só vivemos graças a ilusões" (Nietzsche).

## Ilustração Ver Iluminismo.

**Imagem** (lat. imago, de imtari: imitar) Representação mental que retrata um objeto externo percebido pelos sentidos. "O termo 'imagem' designa ... uma certa maneira de a consciência se dar um objeto" (Sartre). Há várias controvérsias filosóficas quanto ao papel da imagem na constituição de nosso conhecimento do real, defendido especialmente pelos empiristas. Para alguns filósofos, a idéia é uma imagem mental do objeto externo, isto é, um retrato ou figuração deste que aparece em nossa mente. Outros objetam que nesse caso não seria possível termos imagens de objetos abstratos como a virtude, o triângulo (tomado em geral, e não um triângulo de tipo específico) etc., sendo que por esse motivo a representação não deve ser tomada como imagem. Entre os psicólogos, o termo "imagem" designa toda \*representação sensível (auditiva. tátil etc.). Assim, podemos ter uma imagem de uma melodia em nossa cabeça, ou a imagem de nosso corpo. Essa imagem (objeto do espírito) se distingue desse outro objeto do espírito que é a \* idéia, na medida em que possui como ponto de partida uma percepção sensorial. A faculdade de produzir imagens mentais constitui a \*imaginação.

**imaginação** (lat. imaginatio) Faculdade criativa do pensamento pela qual este produz representações (imagens) de objetos inexistentes, não tendo, portanto, função cognitiva.

- I. Descartes chama de idéias da imaginação as idéias produzidas por nossa mente (a quimera, a sereia), que não correspondem a objetos da experiência.
- 2. Em Kant, a imaginação (Einbildungskraft) é uma faculdade da consciência que unifica e sintetiza a diversidade dos dados da intuição, constituindo assim a condição de possibilidade do conhecimento.
- 3. Tradicionalmente distingue-se a imaginação reprodutiva, que produz imagens daquilo que percebemos, e a imaginação criadora, que produz imagens do que jamais percebemos. A imagem não é cópia de um objeto real, mas seu processo é uma imitação da percepção. Assim, quando imaginamos Deus, a imagem que produzimos não copia nenhum objeto, mas se com-põe de elementos de objetos reais.

**imaginário** (lat. imaginarius) 1. Que existe apenas como produto da imaginação, que não tem existência real. Ex.: o centauro é um ser imaginário. Oposto a real.

- 2. Em um sentido mais específico, é o con-junto de representações, crenças, desejos, senti-mentos, através dos quais um indivíduo ou grupo de indivíduos ve a realidade e a si mesmo.
- 3. A fenomenologia existencialista de Sartre considera o imaginário ou o "ato de imaginar" como a capacidade que tem a consciência de \*nadificar o real, de desligar-se da plenitude do dado e de romper com o mundo.
- 4. A originalidade da psicanálise freudiana consiste em fundar a solidariedade do \*desejo e do imaginário. Assim, a criança, em situação de impotência, tem necessidade de outrem para satisfazer suas necessidades: "deseja", então, o retorno de uma presença benéfica (geralmente a da mãe) e alucina o objeto perdido que dá satisfação a fim de reatualizar sua presença. E aí que se dá o imaginário. E quando Freud define o sonho como "realização do desejo", mostra que o desejo atualiza, numa cena que vive no presente. aquilo que corresponde á sua exigência. Portanto, é a partir dessa análise que se deve compreender toda criação imaginária: o desejo que preénche uma ausência é sempre desejo do outro (Hegel definia o desejo do homem como "desejo do desejo do outro").

imanêncialimanente (lat. tardio immanentia, immanens, de immanere: ficar no lugar) Qualidade daquilo que pertence ao interior do ser, que está na realidade ou na natureza. A oposição imanêncialtranscendência pode ser aproximada da oposição interior/exterior. Diz-se que é "imanente" aquilo que é interior ao ser, ao ato, ao objeto de pensamento que considera-mos. No \*parenteísmo, Deus e imanente ao mundo, quer dizer, encontra-se em toda parte, confunde-se com o mundo. Entre os \*escolásticos, imanente opõe-se a transitivo: uma ação imanente só produz efeito no interior do próprio agente. Ex.: a visão é uma ação imanente. só tendo efeito sobre aquele que vê. Oposto a transcendência.

**imanentismo** Doutrina ontológica segundo a qual tudo é imanente ou interior a seu próprio \*ser. Em teologia, o imanentismo é uma forma de \*panteísmo, identificando Deus com o Uni-verso, ou considerando-o presente em todas as coisas, ou na \*natureza, tal como na fórmula de Espinosa: "Deus sive Natura" (Deus, ou a Natureza). Oposto a transcendentalismo.

**imaterialismo** Termo utilizado por Berkeley para designar sua concepção de idealismo que nega a existência do mundo material, considerado independentemente de nossa percepção. E este o sentido da fórmula de Berkeley: "Esse est percipi" (Seré ser percebido). Ver idealismo.

imediato Que se obtém de maneira direta, sem intermediário; por exemplo, conhecimento imediato é aquele que se obtém diretamente.

imoralidade Qualidade do que é imoral, do que não é moral. Oposto a moralidade.

**imoralismo** (al. Immoralismus) Termo atribuído a Nietzsche. opondo-se a \*moralismo e definindo-se como crítica aos valores da moral tradicional em seu sentido dogmático e absoluto. Entendido como doutrina que nega a possibilidade de unia moral, identifica-se com \*amoralismo.

**imortalidade** Qualidade daquilo que não morre. que é eterno, indestrutível. No pensamento filosófico e teológico, encontramos várias doutrinas sobre a imortalidade da alma. Alguns pensadores sustentam que a alma imortal possui uma identidade pessoal que se manteria mesmo após a dissolução do corpo (Tomás de Aquino, Descartes), sendo que, para outros, a alma imortal é apenas uma realidade espiritual genérica sem características individuais (Plotino). Ver espiritualismo; dualismo.

imperativo (lat. imperativos, de imperare: comandar) Proposição que exprime uma ordem condicional ou categórica.

- 1. Imperativo categórico: princípio ético for-mal da razão prática, absoluto e necessário, fundamento último da ação moral, segundo Kant, expresso pela seguinte fórmula: "Age de tal forma que a norma de tua conduta possa ser tomada como lei universal."
- 2. Imperativo hipotético: também segundo Kant, princípio representando a necessidade prática de uma ação possível, considerada como meio de se alcançar um determinado fim. Ex.: "se queres X. então deves fazer Y".

**implicação** (lat. implicatio: envolvimento) Em um sentido geral, relação entre duas sentenças, na qual a verdade da primeira permite inferir a verdade da segunda; ou em que a segunda é entendida como conseqüência da primeira. Formula-se através de urna condicional: "Se A. então B". Em lógica, devemos distinguir entre: a. Implicação lógica: a sentença A implica logicamente a sentença B, se não é possível que A seja verdadeira e B seja falsa. A relação de implicação lógica é formal no sentido de que se dá entre duas sentenças independentemente de seu conteúdo significativo, mas em virtude ape-nas de sua \*forma lógica. b. Implicação mate-rial: não depende do conteúdo das sentenças, mas apenas de seu valor de verdade. Ver inferência; dedução; consegüência; condicional.

**impressão** (lata impressio) 1. Marca deixada na consciência ou na memória por urna experiência sensível ou percepção. Aquilo que a mente retém de uma sensação ou percepção.

2. Em Hume, o dado da sensibilidade tal qual este se apresenta de forma imediata e não interpretada à nossa consciência. Imagem sensorial que serve de base ao conhecimento. "As percepções que penetram em nós com mais força e violência, podemos chamar de impressão ... compreendendo todas as nossas sensações, paixões e emoções tais como aparecem pela primeira vez em nossa alma".

**imutabilidade** (lat. immutabilitas) Característica daquilo que não é sujeito a mudança ou transformação. No surgimento da \*metafísica (Parmênides, Platão), a imutabilidade cio \*ser é a sua característica mais fundamental, opondo-se assim a essência do real. fixa, eterna, imutável, ao mundo das aparências. da mudança, da diversidade, do não-ser portanto. Ver mobilismo.

**inatismo** 1. Concepção segundo a qual certas idéias, princípios ou estruturas do pensamento são inatas em virtude de pertencerem à natureza humana — isto é, à mente ou ao espírito — sendo, portanto, nesse sentido, universais.

- 2. A doutrina da \*reminiscência de Platão pode ser considerada uma forma clássica de inatismo, já que postula que a alma traz consigo, ao encarnar-se em um corpo. idéias que contemplou quando existia separada deste no mundo inteligível e das quais agora se "recorda".
- 3. Em Descartes, as \*idéias inatas têm um papel fundamental em sua teoria do conhecimento, constituindo a base da certeza e da possibilidade cio conhecimento, dado seu caráter imediato e evidente, o que caracterizaria uma concepção inatista.
- 4. No pensamento contemporâneo, encontra-mos nas teorias lingüísticas de Chomsky uma concepção inatista, já que ele defende a idéia de que há uma estrutura lingüística do pensamento universal e inata, que constituiria a competência do falante, tornando possível o aprendizado da lingua.
- 5. Na biologia, especialmente na genética, tem-se discutido quais as características que se podem considerar inatas em um indivíduo, como membro de uma espécie. sobretudo do ponto de vista da hereditariedade.

incognoscível Que não pode ser conhecido, que está fora do alcance do conhecimento hutnano.

- 1. Para o ceticismo clássico, a realidade seria em última análise incognoscível; nosso conhecimento seria sempre parcial, limitado, variável.
- 2. Segundo Kant. o \*número, a realidade em si mesma, seria incognoscível, já que conhece-mos o real apenas como objeto de nosso conhecimento e portanto sujeito às determinações da estrutura de nossa consciência. Ver idealismo.

**incompreensível** (lat. incomprehensibilis) Que não pode ser compreendido, misterioso, enigmático. Algo cujo alcance está além de nossa razão e não pode ser por ela explicado. Segundo alguns autores, devemos distinguir o incompreensível, algo que pode ser admitido, mas não pode ser explicado, do ininteligível ou do incognoscível. "A natureza de Deus é imensa, incompreensível, infinita ... há uma infinidade de coisas em sua potência cujas causas ultra-passam o alcance de meu espírito"(Descartes).

incondicionado Que não está sujeito a nenhuma condição, que não depende de nada, não pressupõe nada. Aquilo que existe por si mesmo. \*Absoluto. Característica de \*Deus como ser supremo e criador.

**inconsciente** Em seu sentido freudiano, é uma das qualidades psíquicas que, juntamente com o pré-consciente e o consciente, formam a figuração espacial do aparelho psíquico. Todo fato psíquico pode ser, assim, inconsciente, depois tornarse pré-consciente e consciente, ou vice-versa. Portanto, o inconsciente é uma hipó-tese suscetível de explicar que os sonhos, as angústias, as neuroses e certas "esquisitices" da vida cotidiana, reagrupadas sob o nome de atos falhos (lapsos, esquecimentos, perdas de objetos etc.), não constituem, aos olhos da psicanálise, atos desprovidos de sentido. Para Freud. boa parte daquilo que constitui nosso ego ou nossa consciência (por exemplo. desejos. lembranças etc.) é inconsciente e escapa, embora ativamente, à

nossa consciência. Os desejos e as lembranças que se tornaram inconscientes são chamados de recalcados: tudo se passa como se nossa consciência não quisesse conhecê-los, embora não consiga aboli-los. Eles se manifestam em nossa vida consciente sob a forma de "esquisitices" (sonhos, atos falhos) cujo sentido ignora-mos. Antes de se manifestarem à consciência, os desejos e as lembranças recalcados são sub-metidos a uma censura que os despista e os torna inacessíveis. Recalque e censura são também processos inconscientes. Quanto aos fatos psíquicos latentes (que se ocultam), mas suscetíveis de se tornarem conscientes, Freud os chama de pré-conscientes. Filósofos e psicólogos utilizam o termo subconsciente para designar aquilo que pertence ao espírito e é suscetível de tornar-se consciente, embora não o seja atualmente.

**indefinido** (lat. indefinitus) Que não tem definição, indeterminado. Sem limite espacial ou temporal, sem forma ou característica precisa. Os juízos negativos são por vezes diferenciados dos juízos indefinidos ou limitativos. Em Kant. são aqueles que não determinam uma característica positiva da coisa que mencionam. Ex.: a rosa é não-vermelha, proposição que não afirma qual a cor da rosa. Ver juízo; apeiron.

indeterminismo Doutrina que se opõe ao determinismo. Relativismo.

- 1. Em ética, concepção segundo a qual o homem possui o \*livre-arbítrio, isto é, a liberdade de escolha em sua ação.
- 2. Na metafísica, concepção segundo a qual os eventos não possuem \*causas determinadas, não podendo ser previstos nem explicados a partir de \*leis gerais, estando sujeitos ao \*acaso e sendo sua ocorrência \*contingente.
- 3. Na mecânica quântica de Heisenberg. impossibilidade de medir de forma precisa a trajetória de uma partícula subatômica. por não se

poder determinar com a mesma precisão sua velocidade e sua posição. Este princípio, conhecido como "princípio da incerteza" ou "desigualdade de Heisenberg", levou ao questiona-mento das noções de espaço e movimento da física clássica.

indiscerníveis 1. Diz-se que dois objetos são indiscerníveis quando não se pode distinguir um do outro.

2. Princípio da Identidade dos Indiscerníveis ou Lei de Leibniz; princípio formulado por Leibniz, segundo o qual não há dois objetos idênticos no universo. Mesmo objetos da mesma espécie diferem entre si. não apenas do ponto de vista espacial e temporal, mas por suas qualidades intrínsecas.

individuação 1. O princípio de individuação é a característica ou qualidade que diferencia um indivíduo dentre todos os outros da mesma espécie.

2. Na escolástica discute-se sobre o que caracteriza um indivíduo como diferente dos de-mais, se apenas a matéria de que é feito, ou se alguma característica formal ou essencial (a ecceidade — haecceitas): isto é, se haveria algo como a "socrateidade", que distinguiria Sócrates de todos os outros seres humanos. Este problema se relaciona com o dos critérios de estabelecimento da identidade pessoal. Ver ecceidade: Duns Scotus.

individualidade Aquilo que caracteriza o indivíduo, que o distingue dos demais. Característica pessoal, aquilo que é próprio de alguém como indivíduo.

individualismo Doutrina que valoriza o indivíduo acima de tudo, especialmente em relação à sociedade ou à comunidade a que ele pertence.

1. Em teoria política a doutrina segundo a qual a finalidade da \*sociedade e do \*Estado é preservar os direitos do indivíduo, protegê-lo e garantir sua \*liberdade, tratando-se portanto de uma forma de \*liberalismo. Por outro lado, a valorização do indivíduo em oposição à sociedade, considerada reprensora, é característica de algumas concepções de \*anarquismo. Em ética, concepção segundo a qual os valores éticos se definem a partir do indivíduo. 3. De um ponto de vista da \*moral, as dou-trinas individualistas tomaram aspectos diferentes, podendo-se distinguir: a) o \*hedonismo antigo, que aconselha a cada homem perseguir os seus próprios prazeres (\*Aristipo e \*Epicuro); b) o individualismo igualitário, concepção ético-política segundo a qual a vida social repousa num contrato ligando os indivíduos entre si (\*Rousseau); c) o individualismo libertário, doutrina que exalta a revolta individual contra as instituições políticas e sociais e recusa todas as formas de autoridade (\*Stirner); d) o individualismo aristocrático, concepção anti-democrática que rejeita e menospreza os valores igualitários da civilização de massa e exalta as virtudes nobres de alguns indivíduos superiores (\*Nietzsche).

**indivíduo** (lat. individuum: corpo indivisível) I. Tudo aquilo que constitui uma unidade, não podendo ser dividido sem descaracterizar-se como tal. Objeto simples, sem partes. Aquilo que é contável. Algo que possui características próprias que o distinguem das outras coisas.

2. Do ponto de vista do problema dos \*uni-versais,, discute-se se só os particulares (este homem. esta maçã) são indivíduos, ou se também os universais, tais como qualidades ou propriedades (a brancura, a justiça), também podem ser considerados indivíduos.

indução (lat. inducto) 1. Em lógica, forma de raciocínio que vai do particular ao geral. ou seja, que procede à generalização a partir da repetição e da observação de uma regularidade em um certo número de casos. Ex.:

Se A1 tem a propriedade P;

Se A2 tem a propriedade P:

Se An tem a propriedade P;

Então, todo A tem a propriedade P.

Uma vez que é empiricamente impossível examinar todos os casos de A, a indução é sempre probabilística, seu grau de certeza sendo proporcional ao número de casos examinados.

- 2. Em um sentido psicológico e pedagógico, na filosofia clássica (sobretudo em Platão), a indução (epagogé) é entendida como um certo tipo de ensinamento, um processo de se levar alguém a adquirir um determinado tipo de conhecimento ou a adotar uma determinada atitude em relação a algo.
- 3. Em filosofia da ciência, discute-se bastante o papel da indução como elemento constitutivo do método científico, permitindo a generaliza

ção dos resultados e conclusões dos experimentos científicos. O método indutivo é valorizado sobretudo pelas concepções empiristas. Vários são os problemas relacionados à indução, desde a discussão dos critérios de justificação dos procedimentos indutivos, e sua relação com a probabilidade e a estatística, até o questiona-mento da racionalidade da indução. Ver método.

**inefável** (lat. ineffabilis) Que não pode ser expresso pela linguagem, que não pode ser dito. Indizível. Por extensão, diz-se da experiência que não pode ser adequadamente traduzida em palavras. Ex.: para a religiosidade mística, Deus é inefável.

inerência (lat. inhaerentia) Característica da-quilo que está ou existe em algo, que pertence a seu interior. como uma propriedade essencial. Ex.: a mortalidade é uma inerência do homem.

**inferência** (do lat. inferre: concluir, tirar uma conclusão) Processo lógico de derivar uma pro-posição da outra, ou de se obter uma conclusão a partir de determinadas premissas, de acordo com certas regras operatórias. Ver dedução; implicação; lógica; silogismo.

infinito (lat. infinitus) Diz-se do que não tem limite, nem começo, nem fim. Ilimitado, inesgotável.

- 1. Infinito potencial: conceito negativo e in-completo, trata o infinito como um limite. Dado um número qualquer n, pode-se sempre acrescentar uma unidade n + I, e a n + 1 outra unidade (n + I) + 1, ao infinito. A série numérica seria assim potencialmente infinita.
- 2. Infinito atual: conceito positivo e completo, trata o infinito como existente. O conjunto infinito de números inteiros é aquele a que não se pode acrescentar nenhuma unidade porque já inclui todos os números inteiros. "Não me sirvo jamais do termo 'infinito' para significar apenas aquilo que não tem fim, o que é negativo e ao qual apliquei o termo `indefinido', mas apenas para significar uma coisa real, que é incomparavelmente maior que todas aquelas que têm fim" (Descartes). Alguns filósofos como Aristóteles e os empiristas negam a possibilidade do infinito real, admitindo apenas a possibilidade teórica do infinito potencial. Os paradoxos de \*Zenão de Eléia baseiam-se na noção de movimento e na possibilidade de divisão ao infinito do espaço. Ver paradoxo. 4. A \*física e a astronomia inauguradas no pensamento \*moderno introduzem a idéia de um universo infinito em oposição às concepções predominantes no período clássico de um cosmo fechado e limitado.

infra-estrutura Conceito que no \*marxismo designa numa sociedade sua estrutura econômica, ou seja, as relações econômicas de produção e as contradições delas decorrentes. A infra-estrutura, sendo a base material da sociedade, determina a superestrutura, isto é, a ordem política, jurídica, cultural, educacional etc., des-sa sociedade; porém, essa relação não deve ser vista de forma mecânica, mas dialética, já que a superestrutura, por sua vez, influencia também a infra-estrutura, assegurando sua manutenção e reprodução, ou podendo levar a modificações nela. "Na produção social de sua existência, os homens entram em relações determinadas, necessárias, independentes de sua vontade, relações de produção que correspondem a um grau de desenvolvimento determinado de suas forças produtivas materiais. O conjunto dessas relações de produção constitui a estrutura econômica da sociedade, a base concreta sobre a qual se constrói uma \*superestrutura jurídica e política e à qual correspondem formas determinadas de consciência social. O modo de produção da vida material condiciona o processo da vida social, política e intelectual em geral" (Marx). Em síntese, a infra-estrutura designa o conjunto dos elementos considerados fundamentais pelo marxismo na evolução e no funcionamento de urna sociedade: o potencial econômico, a organização do trabalho, as estruturas sociais e as relações entre as classes. O conjunto complementar é constituído pela superestrutura: a \*ideologia, as instituições políticas, a cultura, as crenças religiosas etc.

**inquietude** (lat. tardio inquietudo, do lat. in-quietus: perturbado) 1. Estado de não-repouso considerado, na Idade Média e no séc.XVII, como um mal a ser rejeitado. Em seguida, pas-sou a ser uma dimensão positiva do desejo e da vontade, pois onde há desejo há inquietude, isto é, solicitações mais ou menos imperceptíveis, "impulsos" que mais ou menos nos intranquilizam.

2. Nas morais "existenciais", quer dizer, que designam os modos de ser não-essenciais da consciência (Heidegger), a inquietude tem valor

positivo, pois é que permite ao homem superar-se. Quanto a seu aspecto negativo, que se revela na insegurança e nas formas patológicas de comportamento, depende mais da psiquiatria, embora não se confunda com a angústia.

**instrumentalismo** (ingl. instrumentalism) I. Concepção segundo a qual as teorias científicas são apenas um instrumental para o tratamento do fenômeno e não uma tentativa de se chegar ao conhecimento da realidade em si mesma, devendo portanto ser consideradas do ponto de vista de seus resultados e não de sua verdade ou falsidade. Opõe-se ao realismo e relaciona-se com o pragmatismo e o convencionalismo.

- 2. O pragmatismo de John Dewey (1859-1952) é também denominado "instrumentalismo", por tratar o pensamento como um modo de agir sobre as coisas, funcionando como um instrumento constituidor de nossas experiências. E, por vezes, também conhecido como experimentalismo.
- 3. Para a escola de \*Frankfurt, sobretudo para Habermas, a razão instrumental é aquela que considera a realidade, o mundo natural, como objeto de conhecimento pela ciência, com a finalidade de levar a um controle e a uma dominação pela técnica dos processos naturais, submetendo-os aos interesses da produção industrial. A concepção instrumentalista de razão e de ciência é, portanto. criticada tendo em vista os efeitos e conseqüências da submissão da razão científica aos interesses da ideologia da dominação técnica. sobretudo no capitalismo avançado.

**integrismo** Concepção que, em matéria religiosa. corresponde á recusa de toda evolução ou inovação, sobretudo na liturgia, levando ao ape-go às práticas tradicionais do culto.

intelecto (lat. intellectus, de intelligere: compreender) I. Na concepção clássica grega, a partir de Anaxágoras, o intelecto (nous) significa o principio de ordenação do \*cosmo e, por extensão, a faculdade do pensamento humano, enquanto esta reflete a ordem cósmica. Distingue-se assim das \*sensações e dos \*desejos e \*apetites, sendo, pois, "a parte da alma com a qual esta conhece e pensa" (Aristóteles).

2. A escolástica medieval, sobretudo com Tomás de Aquino. desenvolve o conceito aristotélico de intelecto, definindo-o como faculdade do entendimento humano, do \*pensamento conceituai, de pensar por idéias gerais.

- 3. Intelecto agente ou ativo (intellectus agens): segundo a tradição aristotélica e escolástica, trata-se do intelecto como agente, isto é. transformando as sensações em percepções e tornando-as abstratas, inteligíveis, como conceitos. Daí a fórmula "Nada está no intelecto que não tenha estado antes nos sentidos". Na tradição agostiniana, especificamente, o intelecto agente é interpretado corno a Luz Divina, a iluminação, que caracteriza nosso entendimento e torna possível o conhecimento humano.
- 4. Intelecto paciente ou passivo (intelectus patiens): segundo a tradição aristotélica e escolástica, o intelecto passivo opõe-se ao ativo, sendo considerado como a capacidade de rece-ber e ordenar os conceitos e idéias que resultam do processo de abstração realizado pelo intelecto agente.
  - 5. Os modernos preferem falar de entendi-mento. Ver entendimento.

intelectualismo 1. Concepção segundo a qua] o \*intelecto ou \*entendimento é o funda-mento principal ou único do \*conhecimento e da \*ação humanos. Oposto a experimentalismo.

- 2. Doutrina que afirma a superioridade das funções intelectuais, às quais se reduzem todas as outras, e que privilegia o \*pensamento conceitual ou discursivo.
- 3. Doutrina segundo a qual a \*realidade é de natureza inteligível, podendo ser conhecida pela \*razão humana. Ver racionalismo. Oposto a voluntarismo, vitalismo.
- 4. Em um sentido pejorativo, o intelectualismo constitui uma espécie de deformação profissional do intelectual, que o desvincula do "co-mum dos mortais" por só se interessar pelos problemas que "transcendem" a realidade con-creta.

inteligência (lat. intelligentia) Termo cujo sentido genérico se aproxima de intelecto, entendimento e razão. Capacidade humana de solucionar problemas através do pensamento abstrato, envolvendo memória, raciocínio, seleção de dados, previsão, analogia. simbolização etc.

- 1. Para a escolástica medieval, a inteligência é a faculdade do entendimento, base da possibilidade do conhecimento humano do real, dom
- divino concedido por Deus às criaturas huma-nas.
- 2. Ern uma acepção psicológica, a inteligência pode ser considerada como a faculdade de aprender e aplicar o aprendido, adaptando-se a situações novas através do conhecimento adquirido em processos anteriores de adaptação, sen-do assim essencialmente criativa.
- 3. Inteligência artificial: campo de estudos que se desenvolveu contemporaneamente a par-tir da cibernética, da teoria dos autômatos, das teorias da informação e da comunicação, e da engenharia da computação, englobando a matemática, a informática, a lingüística, a epistemologia, a neurologia etc. Refere-se sobretudo à possibilidade de se construir um computador que reproduza o pensamento humano ou seja capaz de desenvolver um comportamento inteligente. Por outro lado, permite também que se considerem os sistemas de operação de computadores como modelos para a análise do modo de operar da inteligência humana.

inteligibilidade Capacidade de ser inteligível, compreensível, acessível ao entendimento humano. Para Kant o \*númeno seria inteligível mas não cognoscível.

inteligível (lat. intelligibilis) Que pode ser compreendido, que é acessível ao entendimento humano.

- 1. Para Platão, é o mundo das idéias ou formas, constituído pelas formas puras das quais os objetos no mundo sensível são cópias, sendo por natureza imutável, eterno, perfeito. "No mundo inteligível, a idéia de bem é percebida por último e a custo ... é causa de tudo quanto há de direito e belo cm todas as coisas" (Platão). Na concepção platônica, o mundo inteligível constitui a verdadeira realidade, existindo sepa-rada e autonomamente do mundo sensível, o que faz com que seus críticos, principalmente Aristóteles, levantem o problema da dificuldade de relação entre os dois mundos, de natureza diferente e oposta.
- 2. Em Plotino, traduz-se por vezes o termo nous por "inteligência" ou "inteligível", constituindo em sua ontologia a segunda emanação ou hipóstase, tendo sua origem no Uno do qual se engendra pela contemplação.

intemporal Que não está sujeito ao tempo, a variações e mudanças causadas pelo tempo. Eterno, imutável, definitivo. Ex.: uma verdade intemporal.

**intenção** (lat. intentio) Propósito, direção, sentido, finalidade, objetivo que determina urna certa ação, sendo entretanto a intenção ela pró-pria independente da realização do ato visado. Ex.: a intenção foi boa, porém deu tudo errado; não foi minha intenção ofendê-lo.

- 1. Em um sentido relativo ao conhecimento, encontrado já na escolástica e retornado posteriormente pela fenomenologia, a intenção é a faculdade que dá sentido ao ato do entendimento, isto é, o dirige a seu objeto no real.
- 2. Do ponto de vista ético, discute-se a relação entre a intenção e a realização do ato, quanto ã constituição do próprio ato, quanto à responsabilidade do autor e quanto à atribuição de um valor ao ato.

intencional 1. Que possui urna \*intenção ou corresponde a ela. Deliberado, visado, pretendi-do, que é de nossa responsabilidade. Ex.: Ato intencional.

2. Segundo a \*fenomenologia, a \*consciência intencional é a consciência voltada para o \*objeto. Por sua vez, o objeto intencional é o objeto visado pela consciência. Ver intencionalidade.

intencionalidade Conceito central da \*fenomenologia, derivado de Brentano que, por sua vez, teria se inspirado na \*escolástica. A intencionalidade é a característica definidora da \*consciência, na medida em que está necessariamente voltada para um objeto: "Toda cons-ciência é consciência de algo". A consciência só é consciência a partir de sua relação coin o objeto, isto é, com um mundo já constituído, que a precede. Por outro lado, esse mundo só adquire sentido enquanto objeto da consciência, visado por ela. A inter-relação entre a consciência e o real definida pela intencionalidade representa a tentativa da fenomenología superar a oposição entre \*idealismo e \*realismo.

interdisciplinaridade Correspondendo a uma nova etapa do desenvolvimento do conhecimento científico e de sua divisão

epistemológica, e exigindo que as disciplinas científicas, em seu processo constante e desejável de inter-penetração, fecundem-se cada vez mais reciprocamente, a interdisciplinaridade é um método de pesquisa e de ensino suscetível de fazer com que duas ou mais disciplinas interajam entre si. Esta interação pode ir da simples comunicação das idéias até a integração mútua dos conceitos, da epistemologia, da terminologia, da metodologia, dos procedimentos, dos dados e da organização da pesquisa. Ela torna possível a complementaridade dos métodos, dos conceitos, das estruturas e dos axiomas sobre os quais se fundam as diversas práticas científicas. O objetivo utópico do método interdisciplinar, diante do desenvolvimento da especialização sem limite das ciências. é a unidade do saber. Unidade problemática. sem dúvida, mas que parece constituir a meta ideal de todo saber que pretende corresponder às exigências fundamentais do progresso humano. Não confundir a interdisciplinaridade com a multi- ou pluridisciplinaridade: justaposição de duas ou mais disciplinas, com objetivos múltiplos\_ sem relação entre si, com certa cooperação mas sem coordenação num nível superior.

**interesse** (lat. interesse). 1. Em sentido genérico, aquilo que desperta e orienta a vontade ou desejo de alguma coisa. Finalidade ou objetivo prático que temos em relação a algo. Valor que atribuímos a alguma coisa. Ex.: Meu interesse pela filosofia é antigo; Tenho todo o interesse em descobrir a verdade sobre o que ocorreu.

- 2. Na metafísica clássica (Platão, Aristóteles), o conhecimento, como atividade da razão, é considerado como algo inferior, devendo ser relegado à esfera da ação. da prática. Assim, para Aristóteles, a sabedoria é superior à arte ou à técnica, porque constitui o conhecimento pelo conhecimento, puro e desinteressado, sem fins práticos que a condicionariam, enquanto que a arte ou a técnica tem uma finalidade ou interesse, um objetivo prático que a define.
- 3. Conceito fundamental da ética kantiana, segundo o qual é o interesse que faz com que a razão seja "prática", constituindo assim urna determinação da vontade. O interesse é o que nos "move" a realizar algo.
  Para 1-labermas, o conhecimento humano é sempre dirigido por um interesse. "Chamo de interesses as orientações básicas que

aderem a certas condições fundamentais da reprodução e da autoconstituição possíveis da espécie huma-na: trabalho e interação."

internalista/externalista Duas concepções opostas da história das ciências: a primeira (internalista) procura estudar a evolução das "idéias" científicas, o desenvolvimento dos conceitos e das teorias, enquanto a segunda (externalista) enfatiza a inserção social da ciência, especialmente as influências ou determinações das "necessidades sociais". De um lado, situam-se aqueles que defendem uma concepção segundo a qual a ciência constitui uma realidade autônoma e racional, sendo desnecessário o es-tudo das origens e dos diversos desenvolvimentos de "a ciência": ela se constituiria sem referências a contextos históricos bem determinados e às "necessidades" próprias de certos meios. Do outro, situam-se os partidários de uma concepção segundo a qual a ciência constitui uma atividade que. apesar das aparências, é social-mente condicionada, só manifestando uma racionalidade relativa, porque o segredo da ciência encontra-se numa espécie de ativismo social e econômico. Enquanto os "internalistas" concebem "a ciência" como a expressão de puras exigências da razão, como uma instituição privilegiada. transcendente à sociedade e compreensível apenas como uma busca desinteressada da verdade, os "externalistas" a concebem em suas determinações sócio-econômico-culturais bastante concretas. Alexandre Koyré ilustra a primeira concepção; ,lohn Dermond Bernal, a segunda.

**interpretação** (lat. interpretatio) Explicação do sentido de algo. Reconstrução de um pensa-mento ou texto cujo sentido não é imediatamente claro. Ver hermenêutica.

Interpretação dos sonhos, A (Die Tratimdeutung) Obra de \*Freud (1900), na qual ele estabelece os fundamentos da \*psicanálise corno ciência do \*inconsciente, elaborando sua teoria do inconsciente e suas principais noções (censura. recalque. libido, trabalho do sonho etc.). Desenvolve sobretudo a realidade do complexo de Edipo e a tríplice repartição do psiquismo: id, ego e superego. Ao revelar a importância essencial da sexualidade infantil, considera sua ciência como a terceira revolução (a primeira foi a de \*Copérnico e \*Galileu, a segunda a de \*Darwin) na idéia que o homem faz de si mesmo e de sua situação no mundo.

intersubjetividade 1. Interação entre diferentes \*sujeitos, que constitui o sentido cultural da experiência humana. O problema da intersubjetividade está relacionado à possibilidade de \*comunicação. ou seja, de que o

da experiência humana. O problema da intersubjetividade está relacionado à possibilidade de \*comunicação. ou seja, de que o sentido da experiência de um indivíduo, como sujeito, seja compartilhado por outros indivíduos. Trata-se de noção encontrada contemporaneamente na \*fenomenologia e na filosofia analítica da linguagem. com o objetivo de superar o subjetivismo e o \*solipsismo. Ver outro.

2. Termo utilizado pela \*epistemologia para designar a \*objetividade, isto é, a objetividade de n sujeitos concordando quanto ao sentido de algo ou quanto a um resultado determinado.

intrínseco/extrínseco (do lat. tardio intrinsecus. e.xtrinsecus) I. Intrínseco significa "que pertence à natureza de algo, que lhe é interior". Extrínseco significa "que vem do exterior, que tem uma origem ou causa externa".

2. Na escolástica, as propriedades intrínsecas são essenciais, pertencem necessariamente ao objeto. enquanto que as extrínsecas são aciden-tais. contingentes. não pertencendo necessariamente ao objeto.

introspecção (do lat. introspicere: olhar para dentro) Visão interior, ato pelo qual a consciência examina a si própria, volta-se sobre si mes-ma. Auto-inspeção.

- 1. Na filosofia da consciência, de tradição cartesiana, é o procedimento pelo qual o sujeito examina o conteúdo de sua própria consciência. A introspecção, por ser um meio de acesso privilegiado da consciência a si própria, e por seu caráter imediato, teria a validade de suas conclusões garantida.
- 2. Na psicologia chamada "introspeccionisla". é o método de descrição da estrutura e dos conteúdos da consciência, sendo considerada o único meio válido de acesso à realidade psíquica.
- O caráter imediato c privilegiado da introspecção passou a ser questionado na filosofia contemporânea. que aponta os pressupostos inevitáveis que esse tipo de exame envolveria sobre a própria natureza da consciência e da subjetividade. não tendo

portanto o caráter originário pretendido. Além disso, questiona-se a introspecção como base para o método científico devido a seu caráter, por definição, subjetivo e à impossibilidade de generalização de suas conclusões.

**intuição** (lat. intuitio: ato de contemplar) For-ma de contato direto ou imediato da mente com o real, capaz de captar sua essência de modo evidente, mas não necessitando de demonstração.

- 1. "Por intuição entendo... a concepção firme do espírito puro e atento, que se origina unicamente da luz da razão, e que sendo mais simples é, por conseguinte, mais segu<sup>r</sup>a do que a própria dedução" (Descartes). Para Descartes. a idéia de Deus e o próprio \*cogito seriam objetos da intuição.
- 2. Intuição empírica: conhecimento imediato da experiência, seja externa (intuição sensível: dados dos sentidos como cores, odores, sabores etc.); seja interna (intuição psicológica: dados psíquicos como imagens, desejos, emoções. paixões, sentimentos etc.).
- 3. Intuição racional: percepção de relações e apreensão dos primeiros principios (identidade, não-contradição, terceiro excluído). E con-siderada a base do conhecimento discursivo já que este pressuporia sempre um ponto de partida não-discursivo para não ser circular.
- 4. Para Kant, na Crítica da razão pura. a intuição (Anschauung) pura é uma forma a priori da sensibilidade, constituindo com o entendi-mento as condições de possibilidade do conhecimento. São duas as intuições: de espaço e de tempo. possibilitando a unificação do sensível e a recepção de percepções. "Os pensamentos sem conteúdo são vazios, as intuições sem conceitos são cegas" (Kant).
- 5. Compreensão global e instantânea de um fato ou pessoa, baseada em uma capacidade especial de discernimento (a intuição feminina, a intuição do médico diagnosticar etc.).
- 6. Sentimento súbito (insight) de um caminho para a solução de um problema ou da descoberta de uma relação científica. Oposto a dedução, conceito.

intuicionismo Qualquer doutrina que tem a \*intuição por base, ou que atribui à intuição um lugar privilegiado no \*conhecimento.

- 1. Em ética, concepção segundo a qual apreendemos os valores éticos, de forma evidente, pela intuição.
- 2. Em lógica teoria que se opõe à lógica clássica e que se inspira na matemática intuicionista de L.E..1. 13rouwer (1881-1966). Trata-se de uma forma de construtivismo, que considera

os objetos matemáticos\_ tais como números, como construções mentais. A lógica intuicionista nega o principio do terceiro excluído, admitindo a existência de sentenças que não seriam nem verdadeiras nem falsas, mas indecidíveis, uma vez que nessa concepção uma sentença só pode ser considerada verdadeira caso possa ser demonstrada, provada. O conceito intuicionista de prova é. por sua vez, bastante restrito, já que todas as provas devem ser construtivas, isto é, devem poder ser efetivamente construídas, o que exclui, p. ex., demonstrações envolvendo o \*in-finito. O intuicionismo é, portanto, uma forma de finitismo\_

intuitivo Quc se baseia na \*intuição\_ Ex.: pensamento intuitivo, conhecimento intuitivo.

Investigações \_filosóficas (Philosophische Unters uchungen) Principal obra da chamada "2<sup>á</sup> fase" do pensamento de \*Wittgenstein em que este rompe, sob varios aspectos, com a filosofia apresentada no \* I ractatus. sobretudo com sua concepção de \*lógica e de \*linguagem. Wittgenstein começou a escrever os pensamentos que deram origem a esta obra em 1937; porém, ela só foi publicada postumamente em 1953. Nela, desenvolve urna concepção interativa e comunicacional de linguagem e da constituição do significado. representada sobretudo pela noção de \*jogo de linguagem. Defende também uma visão de filosofia como método elucidativo de caráter terapêutico. Suas idéias, apresentadas de modo fragmentário e assistemático, tiveram grande influência no desenvolvimento da filoso-fia contemporânea, sobretudo na Grã-Bretanha e pos Estados Unidos.

ioga (do sânscrito voga: junção, unificação) Sistema filosófico da Índia, preconizando todo um conjunto de práticas corporais e exercícios físicos suscetíveis de permitir ao indivíduo, me-diante exercícios de controle de si, a \*ascese moral e a meditação, libertando-se a fim de realizar a unidade de sua essência própria, seu "estado perfeito" ou "contemplativo".

**ipseidade** (do lat. ipse: si mesmo) Na filoso-fia escolástica, designa o fato de um indivíduo ser ele mesmo, dotado de uma identidade própria e, por conseguinte, diferente de todos os outros indivíduos. Na filosofia heideggeriana, designa o ser próprio do homem como \*existência (Da-sein) responsável.

**ironia** (lat. ironia, do gr. eironeia: dissimulação) Recurso de expressão que parece indicar o oposto do que se pensa sobre algo. Ex.: elogia-se quando se quer depreciar, chama-se de "gran-de" algo obviamente pequeno etc. A ironia como forma de argumentação é utilizada por Sócrates para revelar a seu interlocutor sua pró-pria ignorância, relacionando-se, portanto, à \*maiêutica. "Na ironia, o homem anula. na unidade de um mesmo ato, aquilo que coloca, faz crer para não ser acreditado, afirma para negar e nega para afirmar" (Sartre).

**irracional** (lat. irrationalis) Que é contrário à \*razão, desprovido de razão, ou inacessível ao entendimento humano, não podendo ser explicado. Que não se pode justificar racionalmente. Absurdo. Ex.: uma crença irracional, uma atitude irracional.

- 1. Do ponto de vista da \*ação humana, todo ato que não resulta de uma ação consciente e dirigida pela razão. Opõem-se. assim, freqüentemente, por um lado a razão, por outro o desejo. o impulso, o instinto.
- 2. Em matemática, o número irracional é aquele que não pode ser representado por uma relação de dois inteiros. A descoberta dos núme

ros irracionais pela escola pitagórica, a partir da descoberta da incomensurabilidade entre o lado e a diagonal do quadrado, levou à crise da concepção pitagórica da matemática como a chave da compreensão do real.

irracionalismo 1. Doutrina que nega o valor da razão humana, ou limita seu alcance apenas a certos domínios.

2. Doutrina que nega a racionalidade do real, considerando-o irracional, contingente, aleatório, sujeito ao acaso.

3. Em filosofia, especificamente, o irracionalismo se define sobretudo pela valorização da vontade, do sentimento, do desejo e da ação, como elementos centrais que dão sentido à existência do homem e do mundo, contrariamente à tradição dominante, fortemente racionalista. Ver vitalismo; niilismo; ceticismo. Oposto a racionalismo.

**isomorfismo** (do gr. isos: igual, morphé: for-ma) Principio segundo o qual duas entidades possuem a mesma forma, ou uma estrutura comuns que lhes garante a correspondência. Ex.: Nas doutrinas clássicas o isomorfismo entre o intelecto e o real justificaria a possibilidade do conhecimento como representação correta do real.

J

Jacobi, Friedrich Heinrich (1743-1819) Filósofo alemão (nascido em Dusseldorf): partidário do fideísmo, opôs o seu sentimentalismo religioso aos sistemas racionalistas. especial-mente ao panteísmo de Espinosa, acusando Les-sing e Kant de serem também panteístas. Suas obras mais importantes são: Sobre a filosofia de Espinosa; Sobre o empreendimento de conduzir a razão à inteligência. Ver fideísmo: panteísmo.

Jaeger, Werner (1881-1961) Considerado um dos mais importantes historiadores do pensamento grego, Werner Jaeger (nascido em Lobberich, Alemanha) emigrou para os Estados Uni-dos em 1934, onde se notabilizou por seus trabalhos de historiador da filosofia antiga. Seus estudos lançaram uma nova luz sobre as interpretações da cultura grega, de Aristóteles e dos pré-socráticos. Entre outros, os mais importan-tes são: História da evolução da metafisica de Aristóteles (1921), Aristóteles (1923), Paidéia, 3 vols. (1933-1945), Cristianismo antigo e paidéia grega (1961).

Jakobson, Roman (1896-1982) Lingüista. filólogo e crítico literário de origem russa. radicou-se nos Estados Unidos, tendo sido professor na Universidade de Harvard. Nos anos 20 e 30 participou juntamente corn N.Trubetskoy do Círculo Lingüístico de Praga. Em suas pesquisas procurou determinar as leis gerais dos sistemas fonéticos e os diferentes estados da língua segundo os períodos históricos de seu desenvolvi-mento. Investigou os fenômenos mais básicos da linguagem e os processos pelos quais passa ao se tornar mais complexa, partindo da compreensão da origem da linguagem na criança. Para Jakobson, o momento crucial da linguagem não é o da produção dos sons, mas aquele em que é utilizada a "oposição distintiva", isto é, uma diferença de sons articulados significantes. Sua teoria nos permite compreender a lingua-gem como estrutura — sendo considerada por-tanto uma forma de \* estruturalismo — e a língua como ato. Aplicou também seu método estrutural à análise de textos literários, através de uma Poética própria. Principais obras: Preliminares à análise da linguagem (1950), Ensaios de lingüísticageral (1963).

James, William (1842-1910) 0 filósofo e psicólogo norte-americano William James é conhecido como um dos fundadores do \*pragmatismo. definindo a verdade por "aquilo que tem êxito praticamente e traz o novo ao mundo", e como o primeiro a desenvolver a psicologia nos Estados Unidos. Seu livro Principles ofPsychology (1890) é um clássico. Em 1875, criou, em Harvard, o primeiro laboratório de psicologia. Teve, como alunos, entre outros, Edward Lee Thorndike e John Dewey. Uma de suas teses centrais diz que a consciência é uma função biológica. que ela é ação sobre e no real, adaptação ativa a um meio que a influencia, mas que também modela (pois é operante). James encontra-se na origem do "funcionalismo" que será adotado por Dewey e outros da "escola de Chicago". Seu pragmatismo deriva, na ordem do conhecimento. do empirismo e, na ordem da ação, do utilitarismo de John Stuart Mill. O espírito que o domina sustenta que se deve dar maior importância à prática (pragma, em grego) do que à teoria, o critério da verdade devendo ser procurado na ação. Porque a verdade é uma idéia que tem êxito, o verdadeiro é aquilo que se verifica e que é útil. O mesmo ocorre na ordem moral: o justo consiste naquilo que é vantajoso para nossa conduta. O conhecimento deve ser prospectivo, voltado para o futuro. Por isso, a verdade é concebida como um "programa", seu valor sendo medido por sua eficácia. William James fala inclusive do valor monetário (cash value) de nossas idéias. Outras obras importantes de sua autoria: The Will to Believe and Other Essays (1897), The Varieties of Religious Experience (1902), Pragmatism (1907), The Meaning of Truth (1909), A Pluralistic Uni-verse (1909), Essays in Radical Empiricism, póstuma (1912).

Jankélévitch, Vladimir (1903-1985) Durante muito tempo professor na Universidade de Paris I (Sorbonne), o filósofo francês .Jankélévitch sempre se considerou, "essencialmente, um professor de liceu", não sendo "dotado para a erudição nem para a filosofia científica

pois declara "fazer uma filosofia geral". For-mou numerosas gerações de estudantes. Dedicou-se especialmente às questões da metafísica, aos problemas da moral e a seus músicos preferidos (Fauré, Debussy, Ravel etc.). Com grande capacidade de maravilhamento\_ trabalha incansavelmente nos mais variados domínios: "E quando ele é injustificado que o maravilhamento é o mais filosófico." Na origem da reflexão filosófica encontram-se o espanto c o maravilha-mento. Obras principais: La mauvaise conscience (1933), Du mensonge (1943), Philosophie première (1954). Le pur et 1 'impur (1960), Irm<sup>a</sup> té des vertus, 3 vols. (1968-1970), Le paradoxe de la morale (1981), De la musique au silence, 3 vols. (1973-1979).

**jansenismo** Doutrina teológica e filosófica baseada no Augustinus, obra de publicação póstuma (1640) do bispo holandês Cornélio Jansênio (1585-1638), que negava o \*livre-arbítrio e afirmava que a graça era um privilégio inato concedido a poucas pessoas. O jansenismo floresceu principalmente na França nos séculos XVII e XVIII, tendo corno centro o convento do Port-Royal, em Paris, onde se instalaram os seus defensores mais acirrados. entre os quais Antoine \*Arnauld, Pierre Nicole e Blaise \*Pascal. Os jansenistas, que além de tudo adotavam uma moral rigorosa, foram combatidos pelos jesuítas e condenados corno

heréticos em várias bulas papais.

Jaspers, Karl (1883-1969) 0 alemão Karl Jaspers (nascido em Oldenburg) é um filósofo cuja obra se inspira em Kierkegaard. Ele chega à filosofia através da psiquiatria. Em sua primeira obra, Psicopatologia geral (1913), já estuda-va as perturbações da relação do homem com o mundo, as perturbações da \*existência. A existência não seria o indivíduo biológico, tampouco o pensamento generalizante ou a vida sem problemas, nias o homem que joga seu destino no curso de sua história e que pode, por decisão, perder-se ou ganhar-se a cada instante de sua vida. Em sua Autobiografia filosófica (1963), caracterizou assim sua pesquisa: "O homem só toma consciência de seu ser nas situações-limite. E por isso que, desde minha juventude, procurei não dissimular o pior. Eis uma das razões que me levou a escolher a medicina e a psiquiatria: a vontade de conhecer o limite das possibilidades humanas, de apreender a significação daqui-lo que comumente nos esforçamos por velar ou ignorar." A primeira experiência do homem, que Kierkegaard chamou de "angústia", é a vertigem da liberdade mais pessoal. Se somos sinceros conosco mesmos, não podemos deixar de perceber. na profundeza de nossa existência, uma ra\_ãa de crer e de esperar e, por conseguinte. o apelo misterioso da transcendência. Jaspers escreveu ainda: Psicologia das concepções frlosgicas do mundo (1919), Introdução à filosofia (1950), Razão e desrazão de nosso tempo (1952), A bomba atômica e o futuro do homem etc.

**jogo** (lat. jacus: brincadeira) 1. Em seu senti-do geral, o jogo é uma atividade física ou mental que, não possuindo um objetivo imediatamente útil ou definido, encontra sua razão de ser no prazer mesmo que proporciona. Esta atividade, começando na criança ou no pequeno animal como gasto cie energia, tendo valor de treina-mento ou de aprendizagem. muda de natureza com o desenvolvimento do subjetivo humano: jogos de imitação, nos quais a criança projeta seus desejos (bonecas etc.); jogos com regras ou socializados. nos quais o prazer se vincula ao respeito às regras, às dificuldades de vencer uma competição.

- 2. Alguns teóricos (J.Huizynga, em seu I/onto ladens, 1940, p. ex.) fazem da atividade lúdica (o homem é uni ser lúdico) o fundamento de diversas manifestações culturais. Entre os adultos, o jogo é considerado, em certo sentido, como o oposto do trabalho e como uma oportunidade de expressão de sua liberdade. Como há uma raiz biológica na atividade lúdica, o jogo freqüentemente está ligado àjuventude, à espontaneidade, ao crescimento e ao gasto de energias.
- 3. Jogo de linguagem. \*Wittgenstein usa em suas \*Investigações filosóficas (1953) a noção de jogo de linguagem (S'prachspiel) para caracterizar a sua concepção de linguagem como comunicação e interação, tendo objetivos deter-minados para os falantes que devem seguir re-gras para realizar estes objetivos.
- 4. Teoria dos Jogos (Game Theory). Teoria matemática que busca formular modelos explicativos de situações em que os participantes devem tomar decisões de caráter estratégico cm relação uns aos outros, visando a realização de seus objetivos e interesses. Os jogos podem ser cooperativos, quando os objetivos dos participantes são comuns: de conflito, quando os objetivos são opostos; ou mistos, quando há objetivos de ambos os tipos. Trata-se assim da aplicação de modelos matemáticos nas ciências so-ciais inicialmente proposta por John von Neumann (1903-1957) e Oskar Morgenstern (1902-) em sua obra Theory of Games and Economic Behavior (1944).

jônica, escola Fundada na Jônia. região da Asia Menor, por Tales de Mileto, no séc.VI a.C., a escola jônica é considerada como o início da filosofia na Grécia antiga. Anaximandro, discípulo de Tales de Mileto, Anaximenes, Heráclito e Anaxágoras são outras figuras importantes dessa escola, cuja base filosófica consistia em explicar o universo a partir de um princípio primeiro ou fundamental, geralmente um dos quatro elementos: a água, para Tales, o \*apeiron, para Anaximandro; o ar, para Anaximenes, o fogo, para Heráclito.

Jovens hegelianos expressão que designa a jovem geração de discípulos de Hegel, como Bruno Bauer, Ludwig Feuerbach, Max Stirner, Ferdinand Lasalle e outros, também conhecidos como "hegelianos de esquerda". Embora tendo posições teóricas diferentes, em sua interpretação do mestre valorizavam a dialética e faziam oposição ao regime dominante, criticando o caráter contemplativo e especulativo da filosofia hegeliana. Marx foi influenciado por este pensamento em sua juventude, porém em seguida

denunciou sua insuficiência, sobretudo em sua obra (com Engels) A ideologia alemã.

**juízo** (lat. judicium: julgamento, discerni-mento) 1. Ato de julgar ou decidir sobre algo. Ex.: fazer mau juízo de alguém. Capacidade de pensar ou discernir. "Como podemos relacionar todos os atos do entendimento a juízos, o entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar"(Kant). Equilíbrio, racionalidade: ele tem juízo.

- 2. Relação que se estabelece através do pensamento entre diferentes conceitos, constituindo na atribuição de um predicado ou propriedade a um sujeito e tendo a forma lógica básica "S é P" (juízo predicativo). "Chamamos julgar a ação de nosso espírito, através da qual, unindo diversas idéias, este afirma de uma algo que pertence a outra, como quando tendo a idéia de Terra e a idéia de redondo, afirmo sobre a Terra que esta é redonda, ou nego que seja redonda". (Logique de Port-Royal. de Antoine \*Arnauld e Pierre Nicole).
- 3. Faculdade fundamental do pensamento humano que consiste no conjunto de condições que tornam possível o funcionamento do pensa-mento e sua aplicação a objetos.
- 4. Na filosofia contemporânea a noção de juízo derivada sobretudo de Kant, que estabelece as seguintes distinções: I) juízo analítico: juízo em que o predicado ou atributo está incluí-do na essência ou definição do sujeito. Ex.: Todos os corpos são extensos; 2) juízo sintético: quando o predicado acrescenta algo à compreensão do sujeito. Ex.: Os corpos são pesados. Os juízos sintéticos. por sua vez, se dividem em sintéticos a priori, possuindo caráter necessário, mas ao mesmo tempo representando conheci-mento, ex.: os juízos da matemática e as leis gerais da física: e juízos sintéticos a posteriori, aqueles que são simplesmente derivados da experiência.

Ainda segundo Kant, os juízos podem ser caracterizados: quanto à qualidade: afirmativos: "S é P" ("Sócrates é sábio"); negativos: "S não é P" ("Sócrates não é sábio"); indefinidos ou limitativos: "S é não P" ("Sócrates é não-sábio"), em que se nega uma qualidade, sem contudo atribuir uma outra que caracterize o sujeito. A distinção entre negativo e limitativo não é encontrada geralmente na tradição, sendo específica ao sistema kantiano, nem sempre aceita fora dele. Quanto à quantidade: universais: "Todo S é P" ("Todo homem é mortal"); particulares: "Algum S é P" ("Alguns vertebra-dos são mamíferos"); singulares: "Esse S é P" ("Este homem é brasileiro"). Quanto à relação: categóricos: "S é P" ("Brasília é a capital do Brasil"); hipotéticos: "Se S, então P" ("Se chover, ele não virá"); disjuntivos: "Ou S, ou P" ("Ou ele virá ou não virá"). Quanto à modalidade: assertóricos: "S é P"

("José é cario-ca"); problemáticos: "E possível que S seja P" ("E possível que João seja eleito"); apodíticos: "E necessário que S seja P" ("Todo triângulo tem como soma de seus ângulos internos 180°"). 6. A discussão sobre a natureza do juízo, se lógica ou se psicológica, relaciona-se às tentativas de redução do pensamento à linguagem, ou vice-versa, e contemporaneamente, sobretudo na filosofia da linguagem, tem levado à tese de que o juízo se exprime sempre através de uma proposição, ou seja, tem uma estrutura necessariamente lingüística. 1'er discurso: proposição: valor.

Jung, Carl Gustav (1875-1961) Psiquiatra e psicanalista suíço, trabalhou na clínica psiquiátrica da Universidade de Zurique (1900-1902) e estudou em Paris, regressando a Zurique onde passou a lecionar na universidade (1905). Seu primeiro contato com Freud foi cm 1907. tornando-se durante algum tempo seu principal discípulo e colaborador. A ruptura entre os dois se deu em 1913 por divergências em relação à doutrina freudiana da origem sexual das neuroses. Jung seguiu então um caminho próprio, formulando uma teoria da totalidade do psiquis-mo, segundo a qual, além do consciente. cujo núcleo seria o ego — e considerando que seu conjunto de relações com o real forma a "per-

sova" —. devem-se levar em conta o inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo. O in-consciente pessoal é constituído por elementos reprimidos, adquiridos durante a história pessoal dos indivíduos em sua experiência de vida. O inconsciente coletivo pertence à espécie humana e jamais se tora de fato plenamente consciente. Esse inconsciente é estruturado por arquétipos, que são disposições hereditárias de reação. Os \*mitos são imagens arquetípicas, constituídos historicamente, socialmente. Podemos, a partir da decifração desses mitos e de seu papel na formação do inconsciente coletivo, chegar a elementos comuns a toda a humanidade, portan-to a algo que unifica o indivíduo e a espécie, a experiência pessoal e a cultura. Suas principais obras são: A psicologia dos processos inconscientes (1917). Simbologia do espírito (1948), Formas do inconsciente (1950), investigações para a história dos símbolos (1951).

justiça (lat. justitia) 1. Justiça distributiva: princípio ético-político que estabelece a atribuição a cada um do que lhe é devido.

- 2. Justiça comutativa: conjunto de princípios e leis que regulam as relações entre os indivíduos em uma sociedade e que devem ser cumpridos de modo rigoroso e igualitário. "Quando os homens são amigos não há necessidade de justiça" (Aristóteles).
- 3. Instituição jurídica que julga a aplicação da lei segundo um código estabelecido. Princípio \*moral que estabelece o \*direito como um \*ideal e exige sua aplicabilidade e seu acatamento. Por extensão, virtude moral que consiste no reconhecimento que devemos dar ao direito do outro.



## kabala Ver cabala.

Kant, Immanuel (1724-1804) Um dos filósofos que mais profundamente influenciou a formação da filosofia contemporânea, Kant nasceu em Konigsberg, na Prússia Oriental (Alemanha), atualmente Kaliningrado na Rússia. onde passou toda a sua vida, tendo chegado a reitor da Universidade de Konigsberg, onde foi estudante e professor. O pensamento de Kant é tradicionalmente dividido em duas fases: a pré-crítica (1755-1780) e a crítica (1781 em diante), que se inicia com a publicação da Crítica da razão pura, sua obra capital. Na fase pré-crítica o pensamento kantiano está totalmente inserido na tradição do sistema metafísico de \*Leibniz e \* Wolff, então dominante nos meios acadêmicos alemães. Sua principal obra nesse período é a Dissertação de 1770, com a qual tornou-se catedrático da universidade, e que, embora elaborada dentro do quadro conceituai da metafísica tradicional, prenuncia alguns dos temas centrais da fase crítica, como a questão dos limites da razão e da solução dos problemas metafisicos. A fase crítica se inicia, nas palavras do próprio Kant, por influência de suas leituras dos empiristas ingleses, sobretudo de \*Hume. E famosa sua afirmação nos Prolegómenos de que "1-lume despertou-me de meu sono dogmático". As objeções céticas de Hume ao racionalismo dogmático e à metafísica especulativa levaram Kant a questionar e reconsiderar essa tradição, ao mes-mo tempo procurando defender a possibilidade da ciência e da moral, contra o ceticismo arrasador de Hume. A filosofia crítica se resume, portanto, a quatro grandes questões: I) o que podemos saber? 2) o que devemos fazer? 3) o que temos o direito de esperar? e 4) o que é o homem? Em sua Lógica (1800), Kant afirma que "a filosofia ... é por um lado a ciência da relação entre todo conhecimento e todo uso da razão; e, por outro, do fim último da razão humana, fim este ao qual todos os outros se encontram subordinados e para o qual devem se unificar". A primeira questão é tratada essencialmente na Crítica da razão pura, em que Kant investiga os limites do emprego da razão no conhecimento, procurando estabelecer as condições de possibilidade do conhecimento e assim distinguir os usos legítimos da razão na produção de conhecimento, dos usos especulativos da razão que, embora inevitáveis. não produzem conhecimento e devem ser distinguidos da ciência. São duas as fontes do conhecimento humano; a sensibilidade e o entendimento. Através da primeira, os objetos nos são dados; através do segundo, são pensados. Só pela conjugação desses dois ele-mentos é possível a experiência do real. Por outro lado, nossa experiência da realidade é condicionada por essa estrutura em que se com-binam sensibilidade e entendimento, de tal for-ma que só conhecemos realmente o mundo dos fenômenos, da experiência, dos objetos enquanto se relacionam a nós, sujeitos, e não a realidade em si, tal qual ela é, independentemente de qualquer relação de conhecimento. O método \*transcendental, que Kant então formula, caracteriza-se precisamente como análise das condições de possibilidade do conhecimento, ou seja, como reflexão crítica sobre os fundamentos da ciência e da experiência em geral. A Crítica da razão prática (1788) analisa os fundamentos da lei moral, formulando o famoso princípio do imperativo categórico: "age de tal forma que a norma de tua ação possa ser tomada como lei universal". Trata-se de um princípio formal e universal, estabelecendo que só devemos basear nossa conduta em valores que todos possam adotar, embora não prescrevendo especifica-mente quais são esses valores. Na Crítica da faculdade de julgar (1790), Kant procura estabelecer as bases objetivas para o juízo estético, em um princípio semelhante ao ético. Na verdade, essa obra vai além da questão da estética, envolvendo todo juízo teleológico e o reconhecimento de um fim ou propósito que daria sen-tido à natureza. Assim, "a beleza é a forma da finalidade em um objeto, percebida entretanto separadamente da representação de um fim". Kant escreveu ainda outras obras de grande importância como os Prolegômenos a toda metafisica futura (1783), que pretende ser uma retomada das idéias da Crítica da razão pura de forma mais acessível; os Fundamentos da metafisica dos costumes (1785), que também tratam da questão ética; um tratado sobre a Religião nos limites da simples razão (1793); unia obra política, o Tratado sobre a pa: perpétua (1795); a Antropologia de um ponto de vista p<sup>r</sup>agnsático (1798); a Lógica (1800); além de vários outros textos dentre os quais se destacam "A idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita" (1784), considerado como origem da filosofia alemã da história; e "O que significa o Iluminismo?" (1783), em que analisa o racionalismo iluminista e seu projeto filosófico. Ver kantismo: neokantismo: número; a priori.

kantismo Foi grande a influência de Kant em sua época, sobretudo após a publicação da Crítica da razão pura (1781), tendo surgido imediatamente vários seguidores da, assim chama-da, filosofia critica, bem como pensadores tradicionalistas que reagiram contra ela por considerá-la um ataque à \*metafísica. Contribuíram decisivamente para a difusão da filosofia kantiana filósofos como Marcus Herz (1747-1803), Jakob S. Beck (1761-1840) e Karl L. Reinhold (1758-1823). Mesmo pensadores que criticaram Kant demonstraram ter sido influenciados forte-mente por ele, como Gottfried Herder (1744-1803) e Friedrich Jacobi (1743-1819). O kantismo designa essencialmente a filosofia crítica — o método analítico \*transcendental — e a con-seqüente rejeição da metafísica especulativa, representando a última etapa do \*racionalismo iluminista, que logo dará lugar, com o \*idealismo alemão pós-kantiano, à filosofia romântica de \*Schelling, ao idealismo subjetivista de \*Fichte, e ao idealismo absoluto de \*Hegel, todos igualmente influenciados pelo pensamento de Kant, ainda que rompendo explicitamente com o kantismo.

Kardec, Allan (1803-1869) Híppolyte-Léon-Rivail, conhecido por Allan Kardec, foi o grande apóstolo do espiritismo na França, onde nasceu, sendo sua doutrina conhecida como kardecismo. Sua principal obra, O livro dos espíritos, contém uma exposição teórica e todo um conjunto de práticas espíritas, ditadas, segundo ele, pelos próprios espíritos. Nesta obra, explica desde fenômenos como as mesas que andam, até a moral, a sobrevida das almas, a morte aparente, o sonambulismo e sua concepção de Deus. Segundo Kardec, há no homem três coisas: o corpo. a alma ("Espírito encarnado no corpo") e o perispírito ("o elo que une a alma ao corpo, princípio intermediário entre a matéria e o Espírito"). Funda-se, assim, teoricamente, a possibilidade das "materializações", isto é, das aparições. O perispirito é invisível em condições normais, mas o espirito pode torná-lo visível. A tese central do espiritismo kardecista é a da reencarnação dos espíritos. Escreveu também uma Imitação do Evangelho segundo o espiritismo (1864).

Kelsen, Hans (1881-1973) Filósofo do direito e jurista, nascido em Praga, tornou-se professor em Viena em 1917, radicando-se a partir de 1940 nos Estados Unidos onde lecionou nas Universidades Harvard e da Califórnia. Sua concepção de direito inspira-se na distinção kantiana entre Ser e Dever Ser, tendo sido influenciado pelo \*neokantismo da \*escola de Marburgo. Defendeu uma concepção de uma teoria pura do direito como uma pura ciência normativa, que deve ser distinta da consideração da lei positiva. Principais obras: Ciência do direito e direito (1922), Teoria pura do direito (1933).

Keynes, John Maynard (1883-1946) Economista inglês nascido em Cambridge, em cuja universidade estudou e da qual foi professor, tendo pertencido ao círculo intelectual do qual fizeram parte também \*Russell, \*Moore e \*Wittgenstein. Exerceu vários cargos públicos, tendo sido representante da Inglaterra na Conferência de Paris após o término da Primeira Guerra Mundial e recebendo posteriormente o título de barão Keynes. Sua teoria económica, de caráter liberal, teve grande influência, sobre-tudo por sua defesa da necessidade do desenvolvimento econômico e do pleno emprego, apresentada em sua obra The general theory of employment, interest and money (1936). na qual critica o liberalismo clássico que vê o mercado como regulador da economia. Com seu ,I treatise on probability (1922) contribuiu também para o desenvolvimento da teoria da probabilidade, sustentando que a noção de probabilidade deve ser entendida como aplicada a proposições e não a fatos ou eventos.

Kierkegaard, Soren Aabye (1813-1855) Pensador romántico e precursor do existencialismo contemporâneo, Kierkegaard nasceu em Copenhague, Dinamarca, onde estudou filosofia e teologia. Profundamente marcado por angústias pessoais e familiares às quais se so-mou a crise provocada pelo rompimento de seu noivado com Regina, Kierkegaard desenvolveu um pensamento indissociável de sua vida pessoal e de seus sentimentos trágicos. Atacou o cristianismo e especialmente o luteranismo de sua pátria, valorizando contra a religião estabelecida a vivência da religiosidade. Combateu o hegelianismo e a metafísica especulativa, por seu caráter abstrato e sua busca do universal, defendendo a necessidade de uma "filosofia existencial". Seu estilo é irônico e polêmico, porém também poético, embora sem nenhuma preocupação teórica ou sistemática, muito dis-tante da forma tradicional do tratado filosófico de sua época, tendo sido quase todas as suas obras publicadas sob pseudônimo. Para Kierkegaard, o homem é um ser que se caracteriza pelo desespero que se origina das contradições de sua existência e de sua distância de Deus: "o homem é uma síntese de infinito e de finito, de temporal e de eterno, de liberdade e de necessidade" (Desespero humano). Em sua obra Estágios do caminho da vida (1845), formula uma doutrina de três níveis de consciência, o estético, no qual o indivíduo busca a felicidade no prazer, cuja fugacidade entretanto leva ao desespero inevitável; o ético, em que procura alcançar a felicidade pelo cumprimento do dever, sendo no entanto condenado ao eterno arrependimento por suas faltas; e finalmente, o religioso, em que o homem busca Deus, entretanto a verdadeira fé é a angústia da distância de Deus. Dentre suas obras

destacam-se ainda: Ou ... ou (1843), Tremor e terror (1843), O conceito de angústia (1844), as Migalhas filosóficas (1844) e o Diário, escrito ao longo de vários anos. E significativa a in-fluência de Kierkegaard no existencialismo contemporâneo. sobretudo em Heidegger, bem como na renovação da teologia, principalmente protestante. que se dá cm nosso século com Karl Barth e a "teologia dialética" ou "teologia da crise".

Kojève, Alexandre (1902-1968) Filósofo e historiador da filosofia russo (nascido em Mos-cou). Emigrou em 1920 e se instalou em Paris, após uma temporada na Alemanha. Durante dez anos (a partir de 1933), ministrou um curso sobre a Fenomenología do espírito de Hegel, lendo por discípulos Raymond Aron. Merleau-Ponty, Lacan, entre outros. Elaborou uma interpretação de Hegel inspirada na filosofia de Heidegger. Sua obra Introduction à la lecture de Hegel (1947) contribuiu decisivamente para introduzir Hegel na França. Em 1968, publicou Essai dhistoire raisonnée de la philosophie païenne. estudo dos pré-socráticos elaborado num estilo hegeliano.

Kolakowski, Leszek (1927- ) Filósofo polonês; tendo lecionado na Universidade de Varsóvia, viu-se obrigado a exilar-se no Canadá (1969) por ter sido considerado "marxista revi-sionista". Marcado pelo marxismo, pelo \*kantismo, pelo \*existencialismo sartriano e por certos elementos da filosofia analítica, estabeleceu uma distinção entre o marxismo "institucional", que nada mais seria do que uma racionalização dos imperativos do poder político, negando a liberdade humana, c o marxismo "real", e tornando possíveis a liberdade e o humanismo. Não acreditando que o destino individual pudesse estar submetido ao determinismo de nenhuma lei histórica, pois isto eliminaria a liberdade de escolha dos indivíduos, Kolakowski se tornou defensor de um marxismo "crítico", implicando certo "liberalismo filosófico" de caráter humanista. Além de numerosos artigos, escreveu, entre outros. os seguintes livros: Ensaios sobre filosofia medieval (1956), Concepções do mundo e vida cotidiana (1957), 0 indivíduo e o infinito (I 958), Ensaios filosóficos (1964), Cultura e fetiche (1967). História do marxismo, 3 vols. (1º vol.1977).

Koyré, Alexandre (1892-1964) Filósofo de origem russa. Após seguir os cursos de Husserl e de Hilbert em Gottingen (Alemanha), de 1908 a 1911, instalou-se em Paris onde se ligou aos ensinamentos de Bergson e de Brunschvicg. Após sua tese de doutorado em filosofia (1929) na Ecole Pratique des Hautes Etudes, orientou-se para a filosofia das ciências. E um dos fundadores da \*epistemologia contemporânea. Seus trabalhos, consagrados à gênese dos grandes princípios da ciência moderna, ao modo como eles surgiram na era renascentista e se desenvolveram até Newton, deram-lhe urna reputação internacional: Do mundo fechado ao universo infinito (1961), Estudos galileanos (1939), A revolução astronômica (1961), Estudos newtonianos (1965), Estudos de história do pensa-mento científico (1966). No prefácio a esta obra, declara: "Procurei analisar a revolução científica do

século XVII. ao mesmo tempo fonte e resultado. de uma profunda transformação espiritual que revolucionou não só o conteúdo, mas as próprias limitações do nosso pensamento. A substituição do cosmo finito e hierarquicamente ordenado do pensamento antigo e medieval por um universo infinito e homogêneo implica e impõe a reformulação dos princípios básicos da razão filosófica e científica."

Krause, Karl Christian Friedrich (1781-1832) Nasceu na Alemanha (em Eisenberg). Teve uma vida muito atribulada. Seu pensamento filosófico foi elaborado numa linguagem bas-tante obscura. Mas Krause se considerou o mais autêntico seguidor do pensamento de Kant e criticou as falsas interpretações de Fichte, Schelling e Hegel. Defendeu uma doutrina que, sem ser "panteísta", afirmava a realidade do inundo como mundo-em-Deus e a unidade do espírito e ,da Natureza na humanidade. Preocupado com a ascensão da humanidade para Deus, até chegar a uma "humanidade racional", aplicou seu pensamento metafísico à ética e à filosofia do direi-to. Rejeitou a teoria absolutista do Estado, inspirada no hegelianismo, e defendeu as associações com finalidade universal (a família e a nação) face às associações limitadas e "instrumentais" como a lorgia e o Estado, encarrega-das de realizar a moral e o direito. Obras principais: Fundamentos do direito

"instrumentais", como a Igreja e o Estado, encarrega-das de realizar a moral e o direito. Obras principais: Fundamentos do direito natural (1803), Sistema de moral (1810). 0 ideal da humanidade (1811), Lições sobre o sistema da filosofia (1828), Lições sobre as verdades fundamentais da ciência (1829); obras póstumas: A filosofia absoluta da religião (1834), A doutrina do conhecer e do conhecimento como primeira introdução à ciência (1836), Espíto da história da humanidade (1843), 0 sistema da filosofia do direito (1874), A união da humanidade (1900).

Kuhn, Thomas (1922-) Filósofo norte-americano. professor de história das ciências na Universidade da Califórnia e depois na Universidade de Princeton. Sua preocupação funda-mental consiste em explicar a evolução da ciência pelo jogo das relações sociais no interior do meio científico: a ciência progride quando os cientistas são treinados numa tradição intelectual comum e a utilizam para resolver problemas que ela suscita. Para ele, uma ciência "madura" é. essencialmente. unia sucessão de tradições, cada uma tendo sua própria teoria e seus próprios métodos de pesquisa e guiando a comunidade científica durante certo tempo, antes de ser abandonada. Daí seu conceito-chave de ciência normal (aplicado para resolver problemas) imposto por um \*paradigma aceito pelo conjunto dos pesquisadores e defendido enquanto não for abalado por uma \*revolução. Quando se produz essa revolução, um novo paradigma é adotado, e volta-se a praticar a nova ciência normal. Obras principais: The Copernican Revolution (1957). T he Structure of Scientific Revolutions (1962), The Essential Tension: Selected Studies in Scientific Tradition and Change (1977), Black Body Theory and the Quantum Discontinuity, 1894-1912 (1978).

Laberthonniére, Lucien (1860-1932) Teólogo e filósofo francês (nascido em Chazelet). Apresentou uma doutrina da imanência pela qua] o sobrenatural e a graça atendem a um desejo profundo do homem, com destaque para o sentido prático, moral, dos dogmas teológicos. Suas idéias foram condenadas pela encíclica Pascendi do Papa Pio X, em 1907, e suas obras Essais de philosophie religieuse (1903), Le réalisme chrétien et l'idéalisme grec (1904), foram postas no Índex, naquele mesmo ano. Ver modernismo.

La Boétie, Etienne de (1530-1563) o francês Etienne de La Boétie (nascido em Sarlat), amigo de Montaigne, escreveu, aos 23 anos de idade, A servidão voluntária, mais tarde intitulada Contra uni. A servidão voluntária é a aceitação passiva da tirania, a covardia de um povo diante de um único. A \*monarquia não se distingue da \*tirania que é o exercício do poder pessoal. La Boétie faz uma análise psicológica e política das formas e dos meios de opressão. Contra a opressão, procura despertar "o sentido da liberdade", o primeiro dos direitos e dos bens do homem. Já esboça a idéia da greve ou da resistência passiva: "que o povo, sem rebelião aberta, apenas deixe de colaborar com a dominação, e o gigante se desmorona". O papel dos intelectuais é o de "esclarecer o povo".

Lacan, Jacques (1901-1981) Psicanalista francês (nascido em Paris) cuja "releitura" de Freud marcou profundamente a

filosofia de nos-so tempo. Seu ponto de partida consistiu numa crítica radical da psicanálise "à americana",

prática de assistência social dos grandes conjuntos, restabelecer seu primado teórico.

bastante adaptativa. Preocupado com os vínculos profundos entre a ego psychology e o american way of life. defendeu um radical "retorno a Freud". Para ele, Freud não pode ser considerado o herdeiro da filosofia nem tampouco da psicologia clássica ou da biologia. Pelo contrário, teria inaugurado um domínio teórico novo que transtornou completamente a geografia das antigas "ciências do homem", instituindo um novo objeto (o inconsciente) de uma "contra-ciência": a psicanálise. "Ler Freud", declarou, "é, antes de tudo, compreender que o inconsciente de Freud não pode ser confundido com o emprego romântico de um inconsciente se referindo ao arcaico, ao primordial, ao primitivo. Nada a ver. O que vemos em Freud é um homem que se encontra permanentemente em luta com cada pedaço de seu material lingüístico para descobrir suas articulações" (Le Figaro littéraire, 1°/12/66). Para esse retorno a Freud, Lacan empregou os instrumentos de análise dos cam-pos do saber já constituídos (o vocabulário da dialética hegeliana e as informações da antropologia do séc.XIX) ou em vias de constituição (o estruturalismo antropológico, a lingüística saussuriana, os sistemas de formalização lógicos, as teorias dos jogos etc.). O conjunto das teorias lacanianas pode ser situado sob o signo de dois enunciados, ambos se referindo à noção de \*in-consciente e às suas relações com a \*linguagem e com a noção de \*su jeito: 1. 0 inconsciente é estruturado como uma linguagem; 2. 0 inconsciente do sujeito é o discurso do outro. O que Lacan pretende mostrar, com todo o seu longo ensino e em seus seminários, retomados em sua grande obra Ecris (1966), é que devemos con-ferir à relação do homem com a linguagem uma dimensão totalmente diferente, pois ela é aquilo pelo qual nascem sujeito humano e mundo de objetos. Porque é ingressando em sua ordem (a ordem do significante), submetendo seu desejo à sua grande regra de aliança e de troca, que o homem se constitui enquanto tal face a um mundo, ele mesmo resultado do arranjo das impressões sensíveis nas categorias do sentido. De um lado, não se situa o ser pensante, do

outro, as coisas organizadas e. entre ambos, as pala-vras. Ao dizer que "o inconsciente se estrutura como uma linguagem" e ao assimilar o discurso a uma "retórica", Lacan não identifica lingua-gem e inconsciente. O que afirma é que o in-consciente obedece a leis formais análogas às que o lingüista extrai sobre significantes pura-mente lingüísticos. Considerados por muitos os "evangelhos apócrifos da psicanálise", os Ecrits de Lacan têm o grande mérito de. ao combater a redução da psicanálise a uma

Lachelier, Jules (1823-1918) Considerado um dos maiores representantes da tradição espiritualista e idealista do séc.XIX. o filósofo Lachelier (nascido em Fontainebleau. França) tornou-se — inspirando-se na problemática kantiana, notadamente a da relação entre a necessidade natural e a liberdade — num ardoroso defensor da doutrina denominada "positivismo espiritualista". Construiu toda uma metafísica idealista e espiritualista, que se define como a "ciência do pensamento em si mesmo". Obras principais: De la nature du syllogisme (1871). Du fonde-ment de l'induction (1871). Etudes sur le syllogisme (1907).

Laércio, Diógenes Ver Diógenes Laércio.

Laffitte, Pierre (1823-1903) Considerado 0 mais fiel discípulo de \*Conne, Pierre Laffitte (nascido na França) se transformou\_ a partir de 1852, no grande apóstolo do movimento positivista, convertido em "religião da humanidade". Foi designado por Comte, em 1857, como seu sucessor e grande sacerdote da "Igreja positiva". Seu papel consistiu em defender e organizar o \*positivismo de seu mestre, particularmente em seu Cours de philosophie première. 2 vols. (1889-1895). Escreveu ainda: Cours philosophique

Lakatos, Imre (1922-1974) Imre Lakatos nasceu na Hungria. Opôs-se ao nazismo como militante comunista. Foi preso durante três anos por suas idéias "heterodoxas" e "revisionistas". Após a revolta húngara de 1956, exilou-se em Viena e, em seguida, passou a ensinar na Universidade de Cambridge, Inglaterra, onde se dedicou à filosofia da ciência e à história das ciências. Modificou e ampliou algumas teses de Popper, sobretudo as concernentes ao critério de falsificabilidade e ao "progresso" das ciências. Considerou as teorias de Kuhn interessantes, mas discordou de seu "historicismo, que explica o desenvolvimento e o crescimento científicos por critérios "externos". Para ele, não há filosofia da ciência sem história da ciência, tampou-co história da ciência sem filosofia da ciência. Considerava a história da ciência como "racionalmente construível", defendendo, assim, um " internalisnui": a história é explicável em ter-mos da teoria dos programas de investigação centrados na análise dos fatos empíricos me-diante uma racionalidade que se converte em metodologia. Obras principais: The Changing Logic of Scientifle Discovery (1970), Criticism and the Growth of Knowledge, em colaboração (1970), Proofs and Refutations (1971), Boston Studies in the Philosophy of Science, vol. VIII (1971), Philosophical Papers', 2 vols. (1978): I. The dlethodology of 5'cientific Research Progranmmes: II. dlathematics, Science and Epistemology.

Lalande, André (1867-1963) Filósofo francos (nascido cm Dijon), durante muitos anos titular da cadeira de filosofia das ciências na Sorbonne\_ André Lalande pode ser considerado como o epistemólogo da identidade. Com efeito, desde seu primeiro livro, Lectures sur la philosophie des sciences (1893), até a elaboração de seu famoso l'ocahulaire technique et critique de la philosophic (de 1900 a 1926), e passando pelas obras Les illusions évolutionnistes (1931), Les théories de l'induction et de l'expérimenta-lion (1929) e La raison et les normes (1948). Lalande se preocupou apenas com um objetivo: unificar os espíritos, descobrir nos filósofos o que eles têm de comum. Com esse intuito, tentou unificar a linguagem dos filósofos redigindo seu l'ocahulaire technique et critique de la philosophie, citado acima. Sua filosofia "sintética" visava provar que a razão é comunitária, que ela é a "faculdade de reduzir as coisas ã unidade"\_ seu processo de explicação consistindo num processo de identificação.

Lamarck, Jean-Baptiste de Monet (1744-1829) Naturalista francês, um dos fundadores da \*biologia moderna. Ao recusar o \*fixismo, que admitia espécies vivas criadas separadamente, defendeu duas teses: a) a unidade da vida, que ele opõe ao inorgânico; b) a transformação das espécies em função das circunstâncias exteriores. Para ele, o meio exterior pode modificar ou suscitar uma necessidade durável, podendo agir sobre um órgão: este pode desaparecer por falta de uso, ou se desenvolver por um uso intensivo. Seu \*transformismo se apóia na lei da hereditariedade do adquirido; o desenvolvimento individual se submete à ação direta do meio. \*Darwin opôs-se a esta tese com sua teoria da seleção natural. Obras principais: Sistema dos animais sem vértebras (1801), Filosofia zoológica (1809).

Lambert, Jean Henri, em fr., Johann Hein-rich, em al. (1728-1777) Filósofo, tísico e ma-temático franco-alemão (nasceu em Mulhouse e morreu em Berlim). Realizou pesquisas sobre calor, luz e cores, introduziu inovações no cam-po da matemática, interessou-se pelos princípios da perspectiva e estudou problemas relaciona-dos com a fotometria. Escreveu um livro impor-tante, sobre filosofia, que trata da teoria do conhecimento: Novo órganon.

La Mettrie, Jules Offray de (1709-1751) Médico francês, desenvolveu uma filosofia materialista, influenciada por Locke e pela tradição empirista. bem como pelo \*materialismo de filósofos da Antigüidade como Aristipo de Cirene e Epicuro. Em seu L 'histoire naturelle de lame (1745), opôs-se à concepção cartesiana da \*alma como uma \*substância imaterial. pocurando explicá-la a partir da natureza humana concreta e sensível, tese que defendeu também em seu L'homme machine (1748), que opunha ao \*dualismo corpo-alma.

Lange, Friedrich Albert (1828-1875) Filósofo e socialista alemão: neokantista\_ deu uma interpretação nitidamente psicológica e fenomenista ao criticismo nas obras História do materialismo (1866) e Estudos lógicos (1877). Escreveu também um livro, intitulado A questão dos trabalhadores, no qual afirmou que a educação da classe operária era a solução para a questão social. Ver neokantismo.

Lavelle, Louis (1833-1951) Francês, professor na Sorbonne. depois no Collège de Fran-ce, tornou-se mais conhecido por ter elaborado. além de uma filosofia do ser, uma filosofia dos \*valores. Sua \*ontologia especulativa de tipo reflexivo sustenta a tese da unidade do \*ser. Para ele, a primeira evidência é a afirmação do ser. Na origem de todo pensamento encontra-se uma' primeira experiência: a do sujeito se apreendendo como ente. isto é, como fazendo parte do ser. E como metafísico que Lavelle constrói sua filosofia dos valores e já anuncia o existencialismo cristão. Suas obras principais são: Le mal et la souffrance (1941) e Traité des valeurs, em 2 volumes: Théorie générale de la valeur (1951) e Le système des différentes valeurs (1955).

Laxismo (do lat. lcrxus: frouxo, distendido) Concepção ou atitude moral que minimiza os deveres c obrigações e é leniente com as faltas cometidas. Relaxamento moral. Permissividade. Oposto a rigorismo.

Lefebvre, Henri (1905-1991) Filósofo e sociólogo marxista francês. professor na Universidade de Paris-Nanterre. Como sociólogo preocupou-se com a análise da vida cotidiana, sendo considerado o criador da chamada sociologia urbana\_ estudando a cidade, o cotidiano vivido, as relações da linguagem com a sociedade e as estruturas das sociedades burocráticas e de con-sumo. Rompeu em 1958 com o Partido Comunista Francês do qual tinha sido militante por muito tempo. por tentar renovar o pensamento marxista a partir dos escritos do jovem Marx, criticando o dogmatismo do materialismo dialético oficial. Apoiou o movimento estudantil de maio de 1968 c cm 1978 voltou a aproximar-se do Partido Comunista. Principais obras: A cons-ciência misti/icada (1936). Lógica formal e lógica dialética (1947), Introdução iì modernidade (1962). ;Marx (1964), O marxismo (1965), A critica ela vida cotidiana (1968). O fim da história (1 971), O pensamento marxista e a cidade (1976). Um pensamento tornado moderno (1980).

Lefort, Claude (1924- ) Filósofo francês cujo pensamento é fortemente marcado por Merleau-Ponty. Conhecido, sobretudo.

corno pensa-dor político de tradição marxista. Lefort não nega sua formação de fenomenólogo e evita os dogmatismos do materialismo dialético. Lançando mão de sua vasta cultura marxista. faz uma análise profunda das burocracias socialistas no poder e das ideologias que lhes dão suporte. Obras principais: Éléments d'une critique de la bureaucratie (1971). Le travail de ?'oeuvre en Machiavel (1973), (In homme de trop: Essai sur 1'Archipel du Goulag (1975). Les formes de l'histoire (1978), Sur une colonne absente: Ecrits autour de Merleau-Ponty (1978). Analista da burocracia e do totalitarismo, teórico poli-tico e historiador das representações democráticas no início do séc.XIX. Lefort continua a estudar as ideologias das sociedades modernas e a desenvolver urna concepção libertária da democracia.

legalidade (lat. medieval legalizas) 1. Característica daquilo que está de acordo com a lei. ou que é regido por leis.

2. Observância exterior às leis. sem que isso corresponda a unia convicção ou a um respeito interno ás mesmas. "Se a vontade Sc determina conforme a lei moral, mas não por respeito à lei. o ato terá legalidade, mas não moralidade" (Kant).

legalismo 1. Atitude que consiste cm se ape-gar á Tetra das \*leis. em detrimento de seu espírito.

2. Doutrina segundo a qual a \*ciencia deve limitar-se ao estabelecimento de leis e abandonar a vã procura das causas.

**lei** (lat. lex, legis) 1. Em uni sentido geral. é a expressão de uma relação causal do caráter necessário, que se estabelece entre dois eventos ou fenômenos. "As leis, em seu sentido mais amplo, são relações necessárias. derivadas da natureza das coisas: e, nesse sentido, todos os seres têm suas leis" (Montesquieu).

2. Classicamente se estabelece uma distinção entre as leis humanas — que regulam as relações entre os homens e têm uni caráter convencional. prescritivo, normativo. sendo originárias do uso, do costume, das práticas sociais — e as leis naturais, que descrevem os princípios que regem os processos naturais c são portanto universais e necessárias. Hume, entretanto, questionou a natureza da necessidade expressa pela lei natural, considerando que seu caráter

necessário resulta apenas de nossa forma de perceber as regularidades no real, que projetando-se sobre a própria realidade acaba por atribuir a esta um caráter de necessidade que, no entanto, não pode ser encontrado na realidade como tal.

- 3. Lei cientijicu: aquela que estabelece, entre os fatos. relações mensuráveis, universais e necessárias. permitindo que se realizem previsões. As leis cientificas têm uma formulação geral. sendo ou uma generalização a partir da experiencia ("a água ferve a 100°C") ou uma formulação mais complexa ("dois corpos não podem ocupar ao mesmo tempo o mesmo lugar no espaço"). freqüentemente de caráter dedutivo e expressa cm linguagem matemática ("E = mc"). As leis científicas têm sempre um caráter hipotético: dadas tais condições, tal resultado será obtido. Há várias hipóteses sobre a natureza da lei cientifica: se esta descreve realmente os processos naturais como são, ou se são meras construções teóricas que nos permitem interpretar de fornia mais coerente os fenômenos naturais. derivando assim sua validade não de uma correspondencia essencial com a realidade. mas de sua coerência e de sua força explicativa.
- 4. Lei moral: conjunto de princípios ou re-gras relativos à conduta humana. Também na morai, Jul grandes controvérsias quanto á natureza das leis. Platão. e grande parte da tradição grega. considera que a lei moral é reflexo da própria lei natural. isto é. dos principios gerais que regem o cosmo, aos quais atingimos através de nossa razão. Os sofistas, entretanto, dão início a unia tradição que atribui às leis morais um caráter meramente convencional e. portanto, mutável. variável.
  - 5. Ler drvura: preceito religioso revelado por Deus aos homens. Ex.: os Dez Mandamentos da lei de Moisés.
- 6. Leis da lógica ou do pensamento: lei do raciocínio. Classicamente. os princípios segun-do os quais a razão humana opera em sua capa-cidade inferencial. Princípios gerais pressupostos cm lodo juizo humano. como a lei da identidade. a lci do terceiro excluído. e a lei da não-contradição.

Leihniz, Gottfried Wilhelm (1646-1716) O filosofo c matemático alemão (nascido em Leipzig) Gottfried Wilhelm Leibniz, além de filosofia e matemática, interessava-se também por direito, pelas questões religiosas e sobretudo por política. Sonhou com a fundação de uma confederação dos Estados europeus. Descobriu. em 1676, ao mesmo tempo que Newton, o cálculo infinitesimal. Trabalhou para a reunião das Igrejas católica e protestante. Suas obras mais importantes: Ensaio filosófico sobre o entendi-mento humano (1690), Novos ensaios sobre o entendimento humano (1704), A teodicéia (1710) e A monadologia (1714). Sua filosofia é influenciada pelo mecanicismo cartesiano e pe-las causas finais de Aristóteles. Acreditando na onipotência da razão, ele reintegra no universo a força, o dinamismo e o ponto de vista do individual concreto. Ao grande problema do acesso ao saber, responde dizendo que não há um caminho único. Seu sistema é formado de uma pluralidade de cadeias de razões, todas representando uma possibilidade de ent<sup>r</sup>ada no sistema. Assim, na Alonadologia. começamos pela \* "mônada"; na \*Teodicéia, por Deus. Para ele, a demonstração matemática permite deter-minar o possível, mas é impotente para provar o real, que nos é revelado pela experiência. Torna-se imprescindível um princípio superior: o da "razão suficiente"- As mónadas são os elementos das coisas, os átomos da natureza. O universo é o conjunto das mônadas, diferentes umas das outras e se hierarquizando segundo seu maior ou menor grau de perfeição, numa série crescente cujo cume é Deus. Cada uma das mônadas constitui um espelho representativo de todo o universo. Mas essa representação jamais é inteiramente perceptível, a não ser por Deus. As mônadas são fechadas. "sem portas nem janelas", mas podem coexistir segundo uma "harmonia preestabelecida": a série dos estados do universo teria sido regulada de modo ótimo, desde a origem, no ato criador da divindade: cada mônada é um universo do qual está parcial-mente consciente, todas sendo como pontos de vista sobre a mesma paisagem. A combinação das idéias que dá origem ao universo é uma combinação entre uma infinidade de possíveis. Mas o possível não é o real. Uma vez que o mundo existe, é necessário. conforme o princípio de razão suficiente, uma razão suplementar: ele é o melhor dos mundos possíveis. I er otimismo/pessimismo.

Lenin (1870-1924) Nome (intacto pelo politico e pensador marxista russo Vladimir Ilitch

Ulianov, um dos principais líderes da Revolução de Outubro de 1917, e governante do Estado soviético até sua morte em 1924. A filosofia de Lenin desenvolveu-se a partir da influência de Marx e Engels, considerando-se o \*leninismo ou marxismo-leninismo como uma forma aplicada da teoria marxista em um dado momento histórico na União Soviética, transformando-se de-pois em doutrina oficial do Partido Comunista, o que acarretou um forte dogmatismo, como ocorre com todo pensamento "oficial". O marxismo-leninismo enfatiza o papel revolucionário do indivíduo nos processos de transformação social cont<sup>r</sup>a o determinismo histórico de certas interpretações do materialismo dialético. Lenin tinha como preocupação central em seu pensa-mento a relação

entre teoria e prática, a questão da luta pelo poder e da conquista do Estado pelo proletariado. Daí sua afirmação de que "não há revolução sem teoria do processo revolucionário". Sua principal obra nesse sentido é O Esta-do e a revolução (1917). Criticou, em sua principal obra filosófica. rllaterialismo e empiriocriticismo (19(19), os partidários russos, sobretudo llo<sup>9</sup>danov. da filosofia positivista de Richard Ave narius c Ernst Mach —o \*empiriocriticismo —. considerando-os como reacionários, fideístas e representantes do pensamento burguês. Além dos já citados, seus principais trabalhos de cunho filosófico estão reunidos nos Cadernos filosóficos. editados postumamente (1933).

**leninismo** Doutrina política criada por Lenin (1870-1924). Iíder da Revolução Russa, como interpretação própria do marxismo, também conhecida como marxismo-leninismo: "não con-sideramos a teoria de Marx como um todo acabado' O leninismo preocupou-se sobretudo com a organização e a fundamentação doutrinária do Partido Comunista, tendo em vista seu papel histórico e sua função revolucionária. Ver marxismo: revolução.

Lesniewski, Stanislaw (1886-1939) Filósofo e lógico polonês: foi aluno de Lukasiewicz e também tez parte da escola analítica da Polônia: procurou elaborar uma teoria geral dos objetos com a linalidade de criar um sistema lógico original que servisse de base para a ma-temática.

Leucipo (séc.V a.C.) Filósofo grego, criador do atomismo ou teoria atomista. Considerado discípulo de Parmênides ou de Zenão de Eléia, pouco se sabe de sua vida. Segundo Diógenes Laércio, Leucipo acreditava que o universo é infinito, possuindo urna parte cheia e outra vazia. A parte cheia seria constituída por "elementos": os \*átomos girando em forma de torvelinho. Esse movimento dos átomos não possui lugar, obedecendo à razão e à necessidade. No único fragmento que nos restou, declara: "Nada deriva do acaso, mas tudo de uma razão sob a necessidade." Assim, tudo tem urna razão de ser (determinismo), pois os átomos não se movem devido ao acaso, mas devido à necessidade; e isso, chocando-se mutuamente e rechaçando-se uns aos outros. No dizer de Aristóteles, Leucipo foi o primeiro pensador a formular uma teoria atomista para explicar a formação das coisas, teoria essa desenvolvida por \*Demócrito. Ver atomismo.

Leviatã, D (Leviathan) Obra mais importante e influente de \*Hobbes (1651), tratando da "matéria, da forma e do poder de um estado eclesiástico e civil". Após expor os princípios gerais de sua concepção de natureza humana, Hobbes procura estabelecer, sobre bases tão sólidas quanto ás da geometria euclidiana, uma verdadeira ciência política. No estado de natureza, o homem é um lobo para o homem. Esta guerra de todos contra todos gera o pacto social fazendo passar a diversidade dos indivíduos à unidade do Estado. Este pacto é feito entre os indivíduos que se tornam cidadãos, não entre eles e o soberano. O soberano é absoluto, cada indivíduo renunciando à sua liberdade. Com isso, considera-se fundado, no pensamento político, o despotismo.

Lévinas, Emmanuel (1905-1995) 0 filósofo judeu Lévinas (nascido na Lituânia), professor honorário na Universidade de Paris-Sorbonne, pratica uma filosofia rigorosa e difícil. Sua obra, original e complexa, fala com rara profundidade metafísica dos pressupostos do pensamento e da atenção às coisas. Por longo tempo companheiro de Husserl e de Heidegger. Lévinas desenvolve seu pensamento filosófico a fim de penetrar nos arcanos do Talmude: "O que me interessa. é colocar os problemas do Talmude na perspectiva da filosofia". Para ele, a relação com o \*outro é a relação fundamental, pois é sobre ela que se enxertam o ser e o saber. Obras principais: Quatre lectures talmudiques (1968). Humanisme de l'autre homme (1972), Du sacré au saint. Cinq nouvelles lecture talmudiques (1977), De Dieu qui vient à l'idée (1982).

Lévi-Strauss, Claude (1908-) Filósofo e antropólogo nascido em Bruxelas, Bélgica, estudou na Universidade de Paris-Sorbonne e é considerado um dos principais representantes do \*estruturalismo francês. De 1934 a 1937, foi professor na Universidade de São Paulo, e de 1938 a 1939 realizou pesquisas antropológicas junto aos índios bororos e nhambiquaras no Brasil Central. Foi também professor nos Esta-dos Unidos, tornando-se mais tarde professor no Collège de France e membro da Academia Fran-cesa de Letras. A obra da Lévi-Strauss é impor-tante sobretudo devido à sua formulação e defesa do método estruturalista, bem como à aplicação deste método em pesquisas antropológicas sobre sociedades indígenas. Segundo Lévi-Strauss, a problemática das ciências humanas e sociais é essencialmente uma problemática de linguagem, entendida aí em um sentido amplo; incluindo a comunicação não-verbal e todo sis-tema de signos em geral. A semelhança de \*Marx e \*Freud, Lévi-Strauss busca para além dos fenômenos e manifestações superficiais as "estruturas profundas", descrevendo seu método metaforicamente como "uni modo de pensar geológico". Assim, em contraste com o funcionalismo, ao qual seu pensamento se opõe, Lévi-Strauss desenvolveu uma visão segundo a qual há nas manifestações culturais mais diversas das sociedades uma estrutura comum, um sistema, que pode ser reconstruido, revelando, p.ex., as relações entre os modos de vestir, os hábitos alimentares, as estruturas de parentescos, a for-ma de poder e o sistema econômico de uma sociedade. Essas relações formam uma sintaxe a ser decifrada pelo antropólogo. Em seu pensa-mento a história é vista como um elemento superficial. opondo-se também ao humanismo, já que o estudo antropológico-cultural na concepção estruturalista é o estudo de um sistema de signos e não da experiência humana e da subjetividade. E famosa a esse respeito sua polêmica com \*Sartre. Nesse sentido, o estruturalismo revé as relações entre cultura e natureza, afirmando que o homem se torna homem na medida em que pertence a uma sociedade, a urna cultura. Obras principais: La vie familiale et sociale des indiens Nambikwara (A vida familiar e social dos índios nhambiguaras, 1948), Structures élémentaires de la parenté (Estruturas elementares do parentesco, 1949), Tristes tropiques (Tristes trópicos. 1955), em que relata suas experiências no Brasil, Anthropologie structurale (Antropologia estrutural, 1958), La pensée sauvage (O pensamento selvagem. 1962), e os famosos quatro volumes: Le cru et le cuit (O cru e o cozido. 1964), Du miel aux cendres (Do mel às cinzas, 1967). L'origine des manières de table (A origem das maneiras à mesa. 1968), L'homme nu (O homem nu. 1971), em que analisa os mitos não como explicações do mundo natural, mas como tentativas de solução de problemas concretos da vida social de um povo.

Lévy-Bruhl, Lucien (1857-1939) Filósofo e sociólogo francês (nascido cm Paris). Suas opiniões sobre a mentalidade, os costumes. a moral e a religião dos povos primitivos causa-ram grande repercussão. mas tiveram pouca aceitação. Obras

principais: L'idée de responsabilité (1885), L'Allemagne depuis Leibni= (1890), Philosophie de Jacobi (1894). La philosophie de Auguste Comte (1900). La morale et la science des moeurs (1900), Les fonctions mentales dans les societés inférieures (1910). La mentalité primitive (1922). La mythologie primitive (1935). L'expérience mystique et les symbols che- les primitifs (1938).

Lewis, Clarence Irving (1883-1964) Filósofo norte-americano (nascido em Stoneham, Massachusetts) que apresentou algumas inovações em lógica matemática, inclusive o cálculo modal. Obras principais: Survey of Symbolic Logic (1918), Mind and the World Order (1929). Ver modalidade.

lexis (do gr. legein: dizer) Proposição suscetível de ser verdadeira ou falsa, mas que. em seu enunciado, não é nem afirmada nem negada. Ex.: os outros planetas poderiam ser habitados.

**liberalismo** 1.O Liberalismo político considera a vontade individual como fundamento das relações sociais, defendendo portanto as liberdades individuais — liberdade de pensamento e de opinião, liberdade de culto etc. — em relação ao poder do Estado, que deve ser limitado. Defende assim o pluralismo das opiniões e a independência entre os poderes — Legislativo. Executivo e Judiciário — que constituem o Estado.

- 2. 0 liberalismo econômico, cujo principal teórico foi Adam Smith, considera que existem leis inerentes ao próprio processo econômico tais como a lei da oferta e da procura que estabelecem o equilíbrio entre a produção, a distribuição e o consumo de bens em uma sociedade. O Estado não deve interferir na economia, mas apenas garantir a livre inciativa e a propriedade privada dos meios de produção. O liberalismo econômico defende assim a chamada "economia de mercado".
- 3. O neoliberalismo econômico constitui, em nossos dias. a doutrina que. diante de Certo fracasso do liberalismo clássico e da necessidade de reformar alguns de seus modos de proceder. admite uma certa intervenção do Estado na economia. nias sem questionar os princípios da concorrência e da livre empresa.

liberdade (lat. libertas) Condição daquele que é livre. Capacidade de agir por si mesmo. Autodeterminação. Independência. Autonomia.

- 1. Em um sentido político, a liberdade civil ou individual é o exercício, por um indivíduo, de sua cidadania dentro dos limites da lei e respeitando os direitos dos outros. "A liberdade de cada um termina onde começa a liberdade do outro" (Spencer). Mais especilicatnente, a liberdade política é a possibilidade de o indivíduo exercer. em uma sociedade, os chamados direi-tos individuais clássicos, como direito de voto, liberdade de opinião e de culto etc. "A livre comunicação dos pensamentos e opiniões é um dos direitos mais preciosos do homem; todo cidadão deve portanto poder falar, escrever, imprimir, livremente, devendo contudo responder ao abuso dessa liberdade nos casos determina-dos pela lei" (Declaração dos direitos do hornern, 1789).
- 2. Em um sentido ético, trata-se do direito de escolha pelo indivíduo de seu modo de agir, independentemente de qualquer determinação externa. "A liberdade consiste unicamente em que. ao afirmar ou negar, realizar ou enviar o que o entendimento nos prescreve, agimos de modo a sentir que. em nenhum momento, qual-quer força exterior nos constrange" (Descartes). É discutível. do ponto de vista filosófico, se o homem teria realmente a liberdade em um sentido absoluto. dados os condicionamentos biológicos, psicológicos e sociais que o limitam. Kant considera que a liberdade é a ação em conformidade com a lei moral que nos outorga-mos a nós mesmos. A liberdade implica assim a responsabilidade do indivíduo por seus próprios atos. Sartre. em sua perspectiva existencialista, crê que o homem é livre, "porque somos aquilo que fazemos do que fazem de nós". Haveria sempre a possibilidade de escolha a partir da condição em que nos encontramos, porque o homem nunca é um ser acabado, predeterminado. Ainda segundo Sartre, "não há diferença entre o ser do homem e seu ser livre". Ver autonomia; destino; dever; imperativo; livre-arbítrio; vontade. Oposto a determinismo; necessidade.
- 4. Liberdade de pensamento: em seu sentido estrito, é inalienável. Se não creio em Deus. nenhuma força física pode impor-me essa crença, só podendo impedir-me de expor meu ateísmo ou forçar-me a declarar o contrário do que penso. Em tal situação, não há liberdade de pensamento. Reivindicar a liberdade de pensar significa lutar pela liberdade de exprimir meu pensamento. Voltaire ilustra bem essa liberdade: "Não estou de acordo com o que você diz, mas lutarei até o fim para que você tenha o direito de dizê-lo."

libertário Aquele que defende uma prática de liberdade absoluta e irrestrita do indivíduo. não aceitando nenhuma autoridade moral, política ou religiosa. Ver anarquismo.

libertinagem Atitude de rejeição dos princípios morais e crenças religiosas. Desregramento moral. Amoralidade.

Liceu (gr. lykeion, lat. lyceum, de lykos: lobo) O Liceu foi a escola de Aristóteles; como para a Academia de Platão trata-se, na origem, do nome de um lugar; um ginásio de Atenas onde o filósofo ensinava passeando (peripatéticamente). Até os dias de hoje, a palavra Liceu designa a "escola filosófica de Aristóteles", além de significar, em um sentido geral, escola de nivel médio.

Liebmann, Otto (1840-1912) Filósofo ale-mão que foi o iniciador do movimento que preconizava o retorno ao criticismo de Kant, dando assim origem ao \*neokantismo e ao \*neo-criticismo. Obras principais: Kant e seus epígonos (1865), Análise da realidade (1876).

limite (lat. limes, limitis: fronteira) 1. Aquilo que separa uma coisa da outra que lhe é contígua. Fronteira.

- 2. Fim, término, ponto além do qual não se pode progredir.
- 3. 0 conceito de limite é aplicado na antropologia filosófica sobretudo em relação à con-dição do homem como ser limitado por sua própria natureza, o que colocaria em todas as suas realizações e projetos a marca da finitude.
- 4. Do ponto de vista da teoria do conheci-mento e da filosofia da ciência, o problema dos limites do conhecimento e da razão humana é levantado por concepções céticas e relativistas que consideram impossível ao homem chegar ao conhecimento total e completo da realidade tal como ela é. Os condicionamentos externos históricos e sociais e a própria natureza do processo cognitivo interfeririam nas tentativas de se atingir esse conhecimento, constituindo os limites de sua possibilidade.

**linguagem** (do lat. lingua) 1. Em um sentido genérico, pode-se definir a linguagem como um \*sistema de \*signos convencionais que pretende representar a \*realidadc e que é usado na comunicação humana. Distinguem-se, em algumas teorias, a língua empírica, concreta (por ex., o português, o inglês etc.) da linguagem como estrutura lógica, formal e abstrata, subjacente

a todas as línguas. Teorias como a de \*Chomsky, por exemplo. buscam nesse sentido a determinação de universais lingüísticos que constitui-riam precisamente essa estrutura. Algumas teorias valorizam mais o aspecto comunicacional da linguagem, considerando que isso define sua natureza; outras definem a linguagem como um sistema de signos cujo propósito é a referência ao real a representação da realidade.

2. A linguagem torna-se um conceito filosoficamente importante sobretudo na medida em que, a partir do pensamento moderno, passa-se a considerá-la como elemento estruturador da relação do homem com o real. A partir daí afirma-se mesmo a natureza intrinsecamente lingüística do \*pensamento, discussão essa que permanece em aberto ainda hoje na filosofia. Igualmente, uma vez que toda teoria tem necessariamente uma formulação lingüística e se constrói lingüísticamente, o problema da natureza da linguagem e do \*significado passa a ser de grande importância para a \*epistemologia. Ver discurso; metalinguagem; semântica; pragmática; proposição.

**livre** (lat. liber) O individuo livre é aquele que é capaz de autodeterminar-se, ou seja, de agir em conformidade com sua própria vontade sem nenhuma determinação exterior. "Ser livre é agir de acordo com sua própria natureza" (Leibniz). A ação livre, entretanto, não se opõe à \*razão, antes a pressupõe, como fundamento mesmo da liberdade de escolha e da decisão livre. "O homem livre é aquele que, seguindo apenas os conselhos de sua razão, nào é guiado em suas atitudes pelo medo da morte, mas deseja diretamente o bem" (Espinosa). Ver livre-arbitrio.

livre-arbítrio Faculdade que tem o indivíduo de determinar, com base em sua consciencia apenas, a sua própria conduta; liberdade de escolha alternativa do individuo; liberdade de autodeterminação que consiste numa decisão, independentemente de qualquer constrangimento externo mas de acordo com os motivos e intenções do próprio indivíduo. Desde santo Agostinho, passando pelos jansenistas e lutera-nos, o livre-arbítrio tem sido tema de grandes polêmicas em teologia e em ética. Oposto a determinismo. Ver jansenismo; liberdade.

**livre-pensamento** Doutrina ou mentalidade daqueles que, para explicar as "coisas" ou para se compreenderem a si mesmos, suas relações com os outros e com o mundo, não admitem nenhum princípio superior de autoridade: sobre-natural, religiosa, política, ideológica etc. Al-guns "livre-pensadores" se consideram materia-listas, a maioria adota o \*agnosticismo como regra de vida ou, então, se considera pura e simplesmente "racionalista".

LIUI, Ramon (1232-1315) Filósofo e teólogo franciscano catalão, empenhou-se em con-verter os infiéis, sobretudo os muçulmanos da península ibérica. Sua imensa obra tem o objetivo, após o fracasso das Cruzadas, de converter os infiéis, não pela força, mas pela persuasão lógica. Preocupou-se com a questão da formulação de uma \*linguagem universal que expressasse os conceitos mais gerais de nosso entendimento, dando origem a uma combinatória que articularia estes conceitos. Chegou a propor a construção de um mecanismo que concretizasse este projeto. Teve grande influência no desenvolvimento da lógica e da discussão sobre a natureza da linguagem nos sécs.XVII e XVIII. Sua principal obra foi a Ars magna (1274).

Locke, John (1632-1704) John Locke nasceu perto de Bristol, Inglaterra. Estudou medicina e foi secretário político de vários homens de Estado. Fez várias viagens ao exterior. Até os 38 anos, não manifestou nenhuma vocação filosófica. Foi somente em 1670171 que seu pensamento tomou um novo rumo: surgiu-lhe a idéia de sua grande obra: An Essay concerning Human Understanding (Ensaio sobre o entendi-mento humano, 1690). No mesmo ano, escreveu An Essay concerning Toleration (Ensaio sobre a tolerância). Em 1693, publicou The Reasonableness of hristianity (A razoabilidade do Cristianismo). Sua obra é uma reação contra Descartes e sua doutrina das idéias inatas. Ao descrever a formação de nossas idéias, Locke mostra que todas elas têm por fonte a \*experiência. Ele defende o \*empirismo contra o racionalismo cartesiano. O essencial de sua doutrina é sua teoria do conhecimento: a) todo conhecimento humano tem sua origem na sensação: "nada há na inteligência que, antes, não tenha estado nos sentidos"; não há idéias inatas no espirito; b) a partir dos dados da experiência, o entendimento vai produzir novas idéias por abstração; c) se o entendimento humano é passivo na origem, pois é tributário dos sentidos, tem um papel ativo, pois pode combinar as idéias simples e formar idéias complexas. Assim, seu empirismo leva-o a conferir à probabilidade um papel essencial no conhecimento. Quanto à política, parte da seguinte idéia: "Os homens são todos, por natureza, livres, iguais e independentes, e ninguém pode ser despossuido de seus bens nem submetido ao poder político sem seu consentimento". CA conseguência de seu empirismo se revela na concepção do Estado social e do poder político: em primeiro lugar, refuta o direito divino e o absolutismo, pois trata-se de renunciar a essas especulações para se voltar às coisas mesmas; em seguida, declara que o poder só é legitimo quando é a emanação da vontade popular, pois a soberania pertence ao povo que'a delega a uma assembléia ou a um monarca; finalmente, antecipa Marx declarando que o fundamento da propriedade é o trabalho

**lógica** (lat. logica, do gr. logike, de logos: razão) I. Em um sentido amplo, a lógica é o estudo da estrutura e dos princípios relativos à \*argumentação válida, sobretudo da \*inferência dedutiva e dos métodos de prova e demonstração. Ver argumento; dedução: implicação.

- 2. Tradicionalmente, há três maneiras gerais de se conceber a lógica: a) Como ciência do real: ou seja, as categorias (como sujeito e predicado) e princípios lógicos (como a lei da \*identidade e a lei do \*terceiro excluído) refletiriam categorias e princípios ontológicos; seriam portanto derivados da própria natureza e estrutura do real. Esta é essencialmente a concepção aristotélica, que predomina em grande parte no pensamento antigo e medieval, embora sobreviva em certas concepções contemporâneas como o \*platonismo de Frege. b) Como ciência do pensamento: ou seja, as categorias e princípios lógicos refletiriam a estrutura e o modo de operar de nosso pensamento, especificamente de nosso raciocínio dedutivo; seriam o resultado da explicitação e sistematização dessas categorias e princípios. Essa visão é característica do pensamento moderno, sendo representada principalmente pela Logique de Port-Royal (1662), de Antoine \*Arnauld e Pierre Nicole, inspirada no racionalismo cartesiano, e cujo subtítulo era precisamente "a arte de pensar". O \*intuicionismo contemporâneo, ao menos com Brouwer, mantém urna visão próxima a esta. c) Mais contemporaneamente, a lógica é vista sobretudo como ciência da lingua-gem, ou seja, como ciência das linguagens for-mais, e das categorias e princípios que utiliza-mos para a construção de sistemas formais, para operar com esses sistemas e para fundamentar sua validade. Ver platonismo.
- 3. A lógica formal ou aristotélica consiste em uma investigação das categorias e princípios através dos quais pensamos sobre as coisas, do ponto de vista apenas da estrutura formal desse pensamento, abstração feita de seu conteúdo. Divide-se em lógica

do conceito, ou seja, dos termos ou categorias que usamos; lógica das proposições, ou seja, do modo como formamos nossos juízos relacionando os conceitos e expressando-os em proposições; e uma lógica do raciocinio, ou do \*silogismo, que examina como relacionamos inferencialmente as proposições para delas extrair conclusões. O caráter formal da lógica aristotélica pode ser representado pelo uso de variáveis. Assim, da proposição "todo A é B" podemos deduzir corretamente que "al-gum B é A", mas não que "todo B é A".

quaisquer que sejam os AA e BB a que nos referimos.

- 4. A lógica matemática construída a partir de \*Frege e \*Russell, principalmente, com inspiração em \*Leibniz e nos matemáticos ingleses do séc.XIX Augustus de Morgan e George Boole, consiste em uma construção de um sistema for-mal, dedutivo, axiomático, aplicando essencial-mente os princípios de uma linguagem algébrica à lógica formal, o que vem no entanto a alterá-la profundamente. Assim, não só na lógica matemática é possível expressar relações e sistema-tizar formas de raciocínio inexistentes na lógica aristotélica corno também a própria forma de operar coin o sistema e fazer demonstrações se torna mais precisa e rigorosa através do uso do simbolismo matemático. A lógica matemática é constituída sobretudo pelo cálculo proporcional e pelo cálculo dos predicados inicialmente formulados por Frege em sua Conceitografia (1879), desenvolvidos por Russel em seus Principia mathematica (1910-1913, com \*White-head). Esses sistemas tiveram um grande desenvolvimento no período contemporâneo.
- 5. Lógica modal: trata-se do sistema lógico que leva em conta não só as inferências entre sentenças declarativas, do tipo "S é P", mas também entre sentenças que expressam modalidade, isto é, relações de necessidades, possibilidade e impossibilidade entre os termos "S" e "P". Aristóteles já havia tratado da modalidade em seu \*Organon, e na lógica matemática contemporânea constroem-se sistemas formais que possuem operadores relativos à necessidade, possibilidade e impossibilidade, através dos quais se podem representar essas relações.
  - 6. Lógica indutiva: Ver indução; probabilidade.
- 7. Lógicas não-clássicas: sistemas formais desenvolvidos na lógica matemática contemporánea, como p.ex. a lógica deôntica, que levam em conta noções como obrigação, permissão, dever etc. na relação de inferência entre sentenças; ou que são polivalentes, trabalhando não só com os valores verdadeiro e falso, como na lógica clássica (bivalente), mas também o necessariamente verdadeiro, o necessariamente falso, ou ainda o indeterminado ou indecidível (lógica intuicionista).

Lógica transcendental: para Kant, "a ciência do entendimento puro e do conhecimento racional pelo qua] pensamos os objetos completamente a priori. Uma tal ciência que determinaria a origem, a extensão e o valor objetivo desses conhecimentos deveria ter o nome de lógica transcendental" (Crítica da razão pura). Ver transcendental.

logicismo Teoria que considera a matemática redutível à lógica, representada pela obra de B. Russell e A.N. Whitehead: Principia Mathematica (1910), que por sua vez teriam se inspirado em Frege, e, mais remotamente, em Leibniz, que considerava que todas as sentenças da matemática poderiam ser derivadas de alguns conceitos básicos da lógica. A demonstração de teoremas sobre os limites dos sistemas formais, tais como o teorema de Gődel (1931). levou ao abandono do projeto logicista.

logos (do gr. legein: falar, reunir) 1. Conceito central da filosofia grega que possui inúmeras acepções em diferentes correntes filosóficas, variando às vezes no pensamento de um mesmo filósofo. Na língua grega clássica equivale a "palavra", "verbo", "sentença", "discurso". "pensamento". "inteligência", "razão", "definição" etc. Supõe-se que em seu sentido etimológico originário de "reunir", "recolher", esta-ria contido o caráter de combinação, associação e ordenação do logos, que daria assim sentido às coisas.

- 2. Já em Heráclito, encontramos dois dos sentidos básicos, inter-relacionados, que o termo terá na filosofia grega. O logos como princípio cósmico, como a própria racionalidade do real, o princípio subjacente ao fogo, que é para Heráclito o elemento primordial. E logos como inteligência ou razão humana, voltada para o conhecimento do real.
- 3. Para Platão, sobretudo no Teeteto e no Sofista, o logos é a definição, a sentença predi-cativa que expressa uma qualidade essencial de algo.
- 4. Em Aristoteles, o logos é a sentença que pode ser verdadeira ou falsa, e que manifesta ou expressa o pensamento, daí a expressão logos apophantikós (aquele que manifesta algo).
- 5. Segundo os estóicos, para os quais esse conceito tem uma importância fundamental, o logos é um princípio divino, criador e ativo logos espermatikós (isto é, seminal) do qual toda a realidade depende. Isso se aplica inclusive à lei moral, já que esta se define por "viver de acordo com a natureza".
- 6. Na doutrina cristã, influenciada pelo estoicismo e pelo neoplatonismo, o logos (verbum) é a segunda pessoa da Santíssima Trindade o Filho palavra ou verbo através do qua] Deus cria o mundo, tal como encontramos no Evangelho de São João (1,1, 14): "No princípio era o Verbo, e o Verbo estava junto de Deus e o Verbo era Deus ... E o Verbo se fez carne e habitou entre nós."
  - 7. No neoplatonismo. especialmente em Plotino, o logos aparece como uma realidade intermediária entre Deus e o Mundo.

Longino, Cássio (c.2l3-273) Filósofo e retórico grego neoplatônico; foi discípulo de Amônio Sacas em Alexandria e professor em Atenas. Conselheiro político de Zenóbia, rainha de Palmira. foi decapitado pelos romanos, de-pois da queda de Zenóbia. Restam apenas fragmentos de suas obras filosóficas e retóricas. Atribuem-lhe erroneamente a autoria do Trata-do do sublime.

Lorenzen, Paul (1915-) Filósofo e lógico alemão, professor da Universidade de Erlangen, dedicou-se basicamente à lógica e aos funda-mentos da matemática, desenvolvendo uma concepção construtivista. Procurou posteriormente aplicar seu construtivismo a outras áreas, inclusive à ética. Principais obras: Introdução à lógica e à matemática operativas (1955), Lógica formal (1958), Lógica, ética e teoria das ciências construtivas (1973, em colaboração com O. Schwemmer). Seus discípulos e seguidores de-ram origem à assim chamada "escola de Erlangen". Ver construtivismo.

Lotze, Rudolf Hermann (1817-1881) Filósofo e psicólogo alemão (nascido em Bautzen); foi professor de Windelband. E considera-do como um dos fundadores da psicologia fisiológica; corno filósofo, elaborou um sistema de idealismo teleológico. Suas obras mais impor-tantes são: Psicologia médica (1852), Sistema de filosofia (1874-1879).

Lucrécio (98-55 a.C.) O poeta latino ou ro-mano Titus Lucretius Carus, mais conhecido como Lucrécio, tornou-se famoso por seu poema filosófico Da natureza das coisas, no qual glorifica Epicuro e revela sua concepção do mundo. Composto em seis

cânticos, esse poema começa invocando Vênus, princípio de toda a vida; em seguida, expõe as leis de Demócrito e de Epicuro a respeito do universo; depois, ressitua o homem na natureza e em suas relações com a história do universo; termina mostrando as etapas que o homem e a civilização devem percorrer antes de alcançar a sabedoria, fim supremo da existência. Com grande qualidade poética, Lucrécio descreve todos os fenômenos da natureza, dos mais belos aos mais horrorosos, explicando-os por causas naturais, à maneira do \*atomismo probabilista e mecanicista de Epicuro, pois a filosofia precisa libertar os homens do terror, das superstições e do medo dos deuses. Contra todos os medos, o filósofo deve buscar o sentido do belo e a tranqüilidade da alma.

Lukács, Georg (1885-1971) Filósofo marxista húngaro, estudou em Berlim e em Heidelberg, com Max Weber. Chegou a Comissário da Instrução Pública no breve governo de Béla Kun na Hungria em 1919, e após a queda deste refugiou-se em Viena. Posteriormente, foi professor de estética na Universidade de Budapeste (1945-1956), e ocupou também o cargo de Ministro da Cultura da Hungria no governo de Imre Nágy por um curto período (1956). Sua obra mais importante, de grande originalidade na análise marxista que desenvolveu, é História e consciência de classe (1923). Apresenta ai um marxismo bem próximo de suas raízes hegelianas, valorizando o materialismo histórico, contra as interpretações dogmáticas do materialismo dialético inspiradas em Engels. Sua interpretação do marxismo foi de grande influência no desenvolvimento da sociologia do conhecimento. Sua obra, entretanto, não foi bem recebida pelos círculos marxistas ortodoxos e pelo Parti-do Comunista da União Soviética. Lukács retratou-se então das posições aí mantidas, procuran-do ser fiel à doutrina oficial, principalmente du ..ante o período em que viveu na União Soviética na década de 30. Produziu também numerosos trabalhos de estética e crítica literária\_ sobretudo sobre o realismo na literatura. Além desses, escreveu: Goethe e seu tempo (1947), Ensaios sobre o realismo (1948), Prolegômenos a uma estética marxista (1954), Ontologia do ser social (1971-1973).

Lukasiewicz, Jan (1878-1956) Lógico polonês (nascido em Lwow): fundador da escola analítica da Polônia. procurou renovar a lógica ampliando a lógica aristoteliana. Em colabora-

ção com Alfred Tarski, elaborou os sistemas lógicos de três valores (verdadeiro, falso, possível). Criou um tipo de simbolismo lógico for-mal. Suas obras principais são: Sobre o princípio de contradição de Aristóteles, A lógica bivalente, Os fundamentos lógicos do cálculo das probabilidades.

**luta de classes** Segundo o marxismo, conflito existente na sociedade capitalista entre a classe dominante, detentora do controle dos meios de produção, e a classe dominada — o proletariado — que vive de seu trabalho, a serviço dos interesses da classe dominante. Nas situações revolucionárias, este conflito, geral-mente latente, se explicita gerando uma crise e urna revolta. "Nossa época, a época da burguesia, se distingue pelo fato de ter simplificado os antagonismos de classe. Toda a sociedade se divide, cada vez mais, em dois campos inimigos, em duas grandes classes diretamente opostas urna à outra: a burguesia e o proletariado" (K. Marx e F. Engels, Manifesto do partido comunista).

Luxemburgo, Rosa (1871-1919) Filósofa e pensadora marxista polonesa (nascida em Zamosc), Rosa Luxemburgo emigrou para a Suíça, onde se ligou a vários marxistas revolucionários. Em seguida. desempenhou, na Alemanha, uma intensa atividade de organização revolucionária. Depois de ajudar a formar o Partido Comunista Alemão, foi detida e assassinada em Berlim pelos membros da "Freikorps". Trabalhou mui-to para o desenvolvimento prático e teórico do \*marxismo. Combateu os revisionismos, notadamente o de Kautsky. Discordou de Lenin quanto à questão das nacionalidades e da estratégia revolucionária. Sua mais importante contribuição teórica diz respeito às análises da acumulação do capital. Ao estudar as condições históricas do capitalismo, chegou d conclusão de que ele só poderia manter seu impulso estendendo-se a paises não-capitalistas e a países subdesenvolvidos. O resultado desse processo acumulativo é a produção de armas e a criação de mercados coloniais. Conseqüência: surgimento de guerras e de revoluções, culminando na revolução socialista. Obras principais: Reforma ou revolução (1899). Luta de massas, partido e sindicatos (1906), A acumulação do capital (1916), .l crise da social-democracia (1916).

**luz natural** (lat. lumen naturale) 1. Na tradição escolástica, principalmente em Tomás de Aquino, o aspecto divino do intelecto humano, a razão originária de Deus, que ilumina o espírito humano. tornando possível o conhecimento do real.

2. Descartes retoma esse conceito, interpretando-o como a razão que produz o conhecimento cuja verdade é garantida por Deus: "A faculdade de conhecer que Deus nos deu, e que nós chamamos 'luz natural', não percebe jamais nenhum objeto que não seja verdadeiro no que ela o percebe". Ver bom senso.

Lyotard, Jean-François (1924- ) Na época da informática e da telemática em que se desintegram os grandes blocos do saber (literário e científico), o filósofo francês l.eotard se interroga sobre a ausência de crenças do mundo contemporâneo, que ele denomina "pós-moderno": "Nas sociedades pós-modernas, o que falta

é a legitimação do verdadeiro e do justo." Após estudar as relações da arte com o inconsciente (Discours-figure, 1969), publica um Livro bas-tante polêmico. L 'économie libidinale (1975), no qual vincula a economia política ao desejo, a teoria ao gozo e a arte às intensividades afetivas. Em La condition post-moderne e em Au juste (ambos de 1979), analisa a explosão da informática, da cibernética e dos bancos de dados. Convencido de que a aquisição e a exploração de nossos conhecimentos se modifica-ram em profundidade, declara que, depois da revolução industrial e depois da circulação das imagens e dos sons, é a aceleração vertiginosa dos saberes que modifica nossa atual vida cotidiana. Seus livros mais recentes são: La constitution du temps par la couleur dans les oeuvres récentes d'Albert Avme (1980), L 'assassinat de 1 'expérience par la peinture (1984), Le différend (1984).



Mach, Ernst (1838-1916) Físico e filósofo da ciência austríaco, principal inspirador do positivismo lógico. Nasceu na Morávia e estudou física na Universidade de Viena, onde mais tarde foi também professor de filosofia indutiva (1895-1910), depois de ter lecionado por muitos anos física na Universidade de Praga (1867-1895). Dedicou-se principalmente à análise da natureza e do papel de certos conceitos básicos da mecânica, combatendo as interpretações "metafisicas" na física. Considerava um erro supor que há uma correspondência entre o que existe na natureza e os conceitos e relações da ciência. Assim sendo. uma teoria que recorre ao conceito de átomo pode ser útil cientificamente. mas não prova a existência dos átomos. Desenvolveu sobretudo em suas obras científicas uma filosofia radicalmente empirista, segundo a qual os fundamentos do conhecimento científico se encontram na experiência sensível, sendo que. em última análise, todas as ciências têm uma unidade básica dada por sua origem comum nas sensações. Obras principais: Exposição histórico-crítica da evolução da mecânica (1883), A análise das sensações (1886), Lições científicas populares (1896), Conhecimento e erro (1905), Idéias diretrizes de minha teoria do conhecimento científico-natural e as reações de meus contemporáneos a elas (1910),

má consciência Ver boa consciência/má consciência.

macrocosmo/microcosmo 1. Termos originários da medicina grega clássica, significan-do respectivamente "grande mundo" e "peque-no mundo". Algumas doutrinas filosóficas antigas. tais como o estoicismo e o epicurismo, supunham uma correspondência entre o corpo humano e suas partes, por um lado — o micro-cosmo — e as partes constitutivas do universo — o macrocosmo — por outro lado. "Como o organismo forma em si mesmo uma unidade harmônica, um 'pequeno mundo' (microcosmo) contido no 'grande mundo' (macrocosmo), pode-se sustentar que a vida seria indivisível" (Claude Bernard).

2. l'ara a física, o microcosmo é o mundo do átomo, enquanto o macrocosmo é o mundo dos corpos celestes, do universo e das galáxias.

magia/mágica (lat. tardio magia. do gr. ma-geia) 1. Prática ocultista. Crença animista na possibilidade de influenciar os espíritos que habitam o mundo natural. Poder que certos indivíduos excepcionais possuiriam de intervir nos processos naturais através de encantamentos, ritos, poções. talismãs etc. Poder de interpretar os sonhos. ler o futuro. adivinhar acontecimentos etc. A mugia branca seria o uso desse poder para influenciar os espíritos e a natureza de modo a later o hem, curar doenças, impedir desgraças etc. A magia negra, por sua vez, seria o poder de influenciar os espíritos e a natureza de modo a realizar malefícios, causar danos ao inimigo etc.

- 2. Segundo a antropologia, os poderes mágicos fazem parte, nas sociedades primitivas, das práticas religiosas e representam a tentativa de os homens controlarem os processos naturais para seus próprios fins.
- 3. Durante o periodo medieval e o Renasci-mento. as práticas mágicas, sobretudo a alquimia e a astrologia. adquirem um papel importante no sentido de constituírem uma tentativa de conhecimento e controle pré-científico da natureza.

maiêutica (do gr. maieutiké: arte do parto) 1. No Teeteto, Platão mostra Sócrates definindo sua tarefa filosófica por analogia à de urna parteira (profissão de sua mãe), sendo que. ao invés de dar à luz crianças, o filósofo dá à luz idéias. O filósofo deveria, portanto, segundo Sócrates, provocar nos indivíduos o desenvolvi-mento de seu pensamento de modo que estes viessem a superar sua própria ignorância, mas através da descoberta, por si próprios, com o auxílio do "parteiro", da verdade que trazem em si.

- 2. Enquanto método filosófico, praticado por Sócrates, a maiêutica consiste em um procedi-mento dialético no qual Sócrates, partindo das opiniões que seu interlocutor tem sobre algo, procura fazê-lo cair em contradição ao defender seus pontos de vista, vindo assim a reconhecer sua ignorância acerca daquilo que julgava saber. A partir do reconhecimento da ignorância, trata-se então de descobrir, pela razão, a verdade que temos em nós. Ver dialética; reminiscência: método.
- 3. 0 modelo pedagógico conhecido como "socrático" inspira-se na maiêutica como forma de ensinar os indivíduos a descobrirem as coisas por eles mesmos.

Maimônides, Moisés (1135-1204) Filósofo e médico judeu (nascido em Córdoba, Espanha) que viveu no Cairo, sendo o principal representante da filosofia judaica no período medieval. Admirador de Aristóteles, contribuiu para que a filosofia grega marcasse racional-mente o pensamento judeu de seu tempo. Sua obra mais importante é O guia dos indecisos (1190), em que procura conciliar ensinamentos da tradição judaica com a filosofia aristotélica, visando estabelecer a harmonia entre a razão e a fé. Trata-se de obra para iniciados, de estilo bastante obscuro, porém de influência muito grande no pensamento cristão do final da Idade Média, tendo sido lida por sto. Alberto Magno, Tomás de Aquino e outros escolásticos.

Maine de Biran (1766-1824) 0 filósofo francês (nascido em Bergerac) Maine de Biran (cujo nome real era Marie François

Pierre Gon-tier de Biran) se preocupava em demonstrar que é a experiência do esforço que revela a indissolubilidade do querer e da consciência. Embora convivesse com os ideólogos, elaborou um pensamento solitário. Moralista estóico, interessou-se pelos estudos da psicologia humana e procurou deduzir, de uma experiência da introspecção, toda uma teoria da natureza humana que iria influenciar os filósofos reflexivos franceses do final do séc.XIX, sobretudo Bergson. Obras principais: Influence de 1 'habitude sur la faculté de penser (1803), Mémoire sur la décomposition de la pensée (1805), Essais sur les fondements de la psychologie (1812), Essais d'anthropologie (1823) e Journal intime, póstumo (de 1859 a 1970). Ver ideologia.

Maistre, Joseph de Ver De Bonald / De Maistre.

mais-valia Conceito fundamental utilizado por \*Marx para sublinhar a exploração imposta ao proletariado pelo proprietário dos meios de produção: a força de trabalho dos operários é o único \*valor de uso capaz de multiplicar o valor. Ao vender sua força de trabalho ao empregador, em troca de um salário, ela se torna um \*valor da troca como qualquer outra mercadoria: "o valor da força de trabalho é determinado pela quantidade de trabalho necessária à sua produção". Todavia, o empregador prolonga ao máximo a duração do trabalho do operário. Este sobretrabalho cria um sobreproduto, uma mais-valia que não é paga ao trabalhador, que lhe é subtraída e marca a sua exploração. Quando a mais-valia é aumentada pela introdução de má-quinas mais aperfeiçoadas, por um controle maior da produção individual ou por uma aceleração do ritmo de trabalho, falamos de mais-valia relativa. E o único modo, segundo a teoria marxista, de se acabar com a mais-valia, é substituir a propriedade privada pela propriedade coletiva dos meios de produção.

**mal** (lat. maluun) 1. Em um sentido geral, tudo que é negativo, nocivo ou prejudicial a alguém. "Podemos considerar o mal em um sentido metafísico, físico ou moral. O mal metafísico consiste na simples imperfeição, o mal fisico no sofrimento. e o mal moral no pecado" (Leibniz).

- 2. Na metafísica clássica, encontramos uma controvérsia quanto à definição do mal no que concerne à sua caracterização ontológica. Por um lado, temos o mal como privação, falta, ausência, identificando-se com o não-ser, como algo que não existe em um sentido absoluto mas apenas como imperfeição. limitação de um ser. Assim, p.ex., a ignorância seria um mal. a imprudência seria um mal etc. Por outro lado, o mal pode ser visto como um principio absoluto, como parte do real, como urna entidade existente por si mesma, em oposição ao bem. Ver maniqueísmo.
- 3. O problema do mal sempre preocupou os filósofos, especialmente os moralistas. O mal metafísico não constitui problema; se fôssemos perfeitos, seríamos Deus, e não mais haveria criação. Toda criatura é menos perfeita que seu criador, somente Deus é incriado. Mas por que o bom Deus permitiu que ficássemos submeti-dos ao sofrimento e ao pecado? A resposta do cristianismo é que o mal é uma provação cuja recompensa será infinita no paraíso. Mas o filósofo não se satisfaz com isto; que o mal nos serve de provação mostra seguramente a bonda-de de Deus, porém, poderíamos dizer: "Se Deus não fosse bom, o mal seria gratuito e sofreríamos à toa". Isto não explica por que há o mal. Se Deus nos recompensa pelo mal que praticamos ou sofremos, não poderia simplesmente tê-lo evitado? Leibniz responde: nosso mundo é o melhor dos mundos possíveis. \*Kant faz uma distinção entre a "maldade". que reside no ato de se fazer o mal acidentalmente, e a "malignidade diabólica", que procede da vontade de se fazer o mal pelo mal, e concebe a má ação como o resultado de uma escolha deliberada.
- 4. Segundo Nietzsche. que propõe em sua filosofia (Para além do bem e do mal) uma transformação de todos os valores tradicionais, "bem e mal, noções imutáveis, não existem". O mal seria apenas aquilo que impede a "afirmação da vida".

Malebranche, Nicolas (1638-1715) o filósofo e,teólogo francês Nicolas de Malebranche, sacerdote oratoriano, descobriu a filosofia Lendo as obras de Descartes. O êxito de sua filosofia se deu em função das polêmicas teológicas que empreendeu. Sua filosofia pode ser definida como uma cristianização do cartesianismo, uma tentativa de síntese entre sto. Agostinho e Descartes. Sua principal obra é A pesquisa da verdade (1674-75). Em seguida, publicou as Meditações cristãs (1683), Tratado de moral (1684), Conversações metafísicas (1688) etc. Participou de todas as querelas religiosas de seu

tempo. Morrreu no mesmo ano que Luis XIV. Sua síntese se baseia em três pontos principais: a) a teoria das causas ocasionais; b) a teoria da visão em Deus; c) a noção de ordem, de onde decorre a moral. Essencialmente, sua filosofia consiste em dizer que nada há que, considerado como se deve, não nos conduza a Deus. Trata-se de urna filosofia fundamentalmente religiosa: nela, a vida segundo a razão não é outra coisa senão uma parte da vida religiosa. A teoria das causas ocasionais nos mostra que a única ação eficaz é a de Deus; a teoria da visão em Deus nos mostra que somente Ele é nossa luz: todas as coisas, tornadas transparentes à razão, nos levam a perceber que somente em Deus tudo vive e tudo se move. Ver ocasionalismo.

maniqueísmo (do lat. tardio manichaeus, do gr. tardio manichaèos, de Manichaios: Maniqueu, do persa Manes, o fundador da seita) 1. Doutrina criada por Manes (século III), que se difundiu pelo Império romano e pelo Ocidente cristão, florescendo nesse período. Combina ele-mentos do zoroastrismo, antiga religão persa, e de outras religiões orientais, além do próprio cristianismo. Mantém urna visão dualista radical, segundo a qual encontram-se no mundo as forças do \*bem ou da luz, e do \*mal, ou da escuridão, consideradas princípios absolutos, em permanente e eterno confronto. O maniqueísmo teve grande influência nos primórdios do cristianismo, sendo combatido por santo Agostinho, que inicialmente o havia adotado.

2. Em um sentido genérico, "visão maniqueísta" é aquela que reduz a consideração de uma realidade a uma oposição simplista entre algo que representaria o bem e algo que representaria o mal.

maoismo Doutrina marxista baseada no pensamento do líder político chinês Mao Tsé-tung (1893-1976).

Maquiavel, Niccolb (1469-1527) Homem solitário e revoltado, o italiano Maquiavel (nascido em Florença) tornou-se, aos 29 anos, secretário do governo republicano de Florença. Empreendeu várias missões diplomáticas. Os Medicis, porém, sustentados pelo papa Júlio II, apoderaram-se de Florença e dos Estados vizinhos. O republicano Maquiavel organizou, em vão, a resistência. Foi preso, torturado e banido (exilado). Em San Casciano, onde se refugiou e passou 10 anos, escreveu dois livros: O discurso sobre a primeira década de Tito Lívio e O Príncipe. Em 1520, escreveu A arte da guerra, no qual reivindicava a substituição dos mercenários por milícias nacionais. Tentou reaproximar-se dos Medicis, mas continuou sob suspeita. Sua obra mais célebre, O Príncipe, não é, como pretendia Frederico II em seu Antimaquiavel, um manual de técnica política de um realismo satânico, sem se preocupar com as questões de justiça, de direito, da autoridade legítima e da moral. No contexto em que foi escrito, a Itália era um país dividido em vários principados, além dos Estados do papa. A problemática de Maquiavel era: como

chegar ao poder? Como exercê-lo? Corno conservá-lo? Para abordá-la, rompeu com todas as teorias da legitimação do poder, deixando o domínio do direito pelo do-mínio do fato, que é o da força. Imagina uma Itália unificada, desembaraçada das pilhagens e dos chefes de bandos, uma Itália regenerada numa nova república. Para a realização desse sonho, não se precisava de um profeta falador nem de um novo tirano, mas de um libertador inspirado e realista, de um profeta armado: o príncipe. O príncipe deveria ter uma tríplice missão: a) tomar o poder; b) assegurar a estabilidade política; c) construir a República unifica-da. Maquiavel viu em Lourenço de Medici a figura desse príncipe. Deveria ser um herói trágico, impiedoso e astucioso, resoluto e frio, porque esta era a única maneira de controlar a instabilidade política e a perversão dos homens, a fim de que fosse instaurada a cidade justa. O termo \*maquiavelismo é utilizado para designar a dou-trina política realista de Maquiavel, procurando, a partir da experiência e da história, instaurar as leis e as técnicas eficazes do poder pessoal.

maquiavelismo 1. Concepção política ins-pirada em Maquiavel, que buscou estabelecer os princípios que governam a prática política a partir da experiência concreta dos povos. Considera-se, assim, Maquiavel como um dos criadores da ciência política, por sua preocupação com o fato político em si, desvinculando-o do aspecto moral e do juízo de valor sobre ele.

2. Em um sentido pejorativo, preocupação exclusiva com a eficácia no exercício do poder político, com a competência do governante em exercer o poder, lançando mão de todos os meios a seu alcance. Recurso à astúcia na prática política para se obter os fins desejados, não importando os meios utilizados.

Marburgo, escola de Ramificação do neokantismo de orientação lógico-metodológica, isto é. orientada no sentido das ciências da Natureza e da física matemática. Ver neokantismo.

Marcel, Gabriel (1889-1973) Filósofo e dramaturgo francês (nascido em Paris), Gabriel Marcel procurou traduzir direta e intensamente o sentido dramático da \*existência humana. "Estou convencido", diz ele, "de que é no drama e através do drama que o pensamento metafísico se apreende a si mesmo e se define in concreto". Seu pensamento é ao mesmo tem-po profundamente existencial e naturalmente religioso ou cristão. Daí se considerar seu existencialismo como um "socratismo cristão", por oposição ao existencialismo ateu de Sartre. Con-cebe sua filosofia como uma exploração a ser feita e corno um caminho a ser percorrido. Por isso, define o ser humano como um ser itinerante, como "um homem que caminha" (Homo viator), como um peregrino do absoluto. É nesse percurso que o homem descobre o sentido de sua vida, seus semelhantes e Deus. Porque essa itinerância constitui o lugar mesmo da esperança do homem. Sua moral começa pela amizade do ser humano por si mesmo: "o egoísta é alguém que não sc ama bastante, mas insuficientemente"; o amor de si é inseparável do amor dos outros e de Deus como Tu absoluto. Suas obras mais conhecidas são: Être et avoir (1935) e Le mystère de l'être (1951), além de um grande número de peças teatrais de caráter filosófico.

Marco Aurélio (121-180) Imperador e filósofo romano; reinou de 161 a 180; reformou a administração do império, principalmente no que diz respeito às finanças e ao judiciário, e derrotou os partos, germanos e sármatas em prolongadas guerras. E considerado um dos mais importantes filósofos estóicos da terceira fase, o chamado estoicismo romano, imperial ou novo, tendo deixado uma coletânea de preceitos e máximas, intitulada Pensamentos, ou Meditações, escrita em grego, no fim de sua vida, e que bem reflete a doutrina da escola estóica. Apesar de sua formação estóica e de seu humanismo, nada fez para melhorar a situação dos cristãos nas terras sob o seu domínio. Ver estoicismo.

Marcuse, Herbert (1898-1979) Filósofo alemão (nascido em Berlim), estudou na Universidade de Freiburg, onde foi aluno de Husserl e Heidegger. Posteriormente ligou-se a Adorno e Horkheimer, entrando para o Instituto do Pesquisas Sociais de Frankfurt (1933) e tornando-se um dos mais destacados membros da escola de \*Frankfurt. Transferiu-se para os Estados Uni-dos (1934), como a maioria dos membros da escola, tendo sido professor em diversas universidades americanas (Columbia. Harvard. Califórnia). Marcuse alcançou grande notoriedade sobretudo a partir dos movimentos estudantis de 1968 na França, Alemanha e Estados Unidos, devido a suas teses revolucionárias e a sua interpretação crítica da sociedade industrial contemporânea. A principal contribuição de Marcuse à teoria crítica frankfurtiana pode ser considerada a relação que desenvolveu entre o pensamento de Marx e o de Freud, em urna interpretação que realça o sentido libertário tanto do marxismo quanto da teoria psicanalítica. Para Marcuse, a repressão sexual e a repressão social são indissociáveis em nossa cultura. Denunciou inclusive a aparente tolerância existente no liberalismo de certas sociedades industriais avança-das como uma pseudoliberdade. conduzindo no fundo ao conformismo. Marcuse criticou igual-mente o marxismo oficial da União Soviética, considerando-o muito distante do caráter revolucionário da filosofia de Marx. Suas principais obras são: Razão e revolução (1941), Eros e civilização (1955), O homem unidimensional (1964), O f m da utopia (1967), além de inúmeros artigos coletados em Cultura e sociedade, 2 vols. (1965).

Marías, Julián (1914-) Discípulo de Ortega y Gasset, cujo pensamento prolonga e desenvolve. Julián Marías (nascido cm Valladolid, Espanha) desenvolveu, à luz da filosofia da razão vital, um pensamento que procura sistematizar os grandes temas da filosofia. Seu objetivo central é apresentar a filosofia como um "fazer humano" e como "um ingrediente da vida humana" baseados na situação real dos homens. Para ele, a filosofia é um fazer radical, no sentido em que deve justificar-se a si mesmo. e um saber sistemático e circunstancial radicado na vida humana. Obras principais: História de la filosofia (1941), Introducción a la filosofia (1947), Idea de la metafísica (1954). El oficio del pensamento (1958), Nuevos ensayos de filosofia (1967), Antropologia metafísica (1970).

Maritain, Jacques (1882-1973) 0 filósofo francês (nascido em Paris) Maritain pode ser considerado um dos mais importantes pensado-res católicos do período entre-guerras. Convertido ao catolicismo por influência de Léon Bloy (1906), após ter sido discípulo de Bergson, tornou-se um dos principais representantes da neo-escolástica e. especialmente, do \*neotomismo, cujas teses fundamentais explicou e defendeu com ardor. Toda a sua vasta obra, no campo da arte. da política e da metafísica, é perpassada pela preocupação fundamental de descompatibilizar a fé católica com os saberes das ciências positivas. Scu projeto foi o de instaurar uma metafísica cristã que, ao afirmar o primado da questão ontológica sobre a gnoseológica, permitisse evitar os erros e os desvios aos quais sucumbi<sup>r</sup>a o idealismo moderno. "A metafísica. que considero como fundada em verdade, pode caracterizar-se como um realismo crítico e como uma filosofia da inteligência e do ser ou, mais justamente. do existir considerado como o ato e a perfeição de todas as perfeições" (Confissão de fé. 1941). Convencido de que a filosofia tomista não constitui um pensamento do passado a ser restaurado, mas um pensamento vivo a ser aprofundado. dedica-se, de corpo e alma, à mis-são de atualizar o tomismo numa perspectiva bastante personalista e cristã do homem. Seus livros mais importantes são: Arte e

escolástica (1920), Os graus do saber (1932)\_ Sete lições sobre o ser (1934), Ciência e sabedoria (1935), Filosofia da natu<sup>r</sup>eza (1941), De Bergson a Tonas de Aquino (1944). O humanismo integral (1944), A pessoa e o bem comum (1947),

Marx, Karl (1818-1883) Filósofo alemão, nascido em Trier de uma família judia convertida ao protestantismo. Sua obra teve um grande impacto em sua época e na formação do pensa-mento social e politico contemporâneo. Estudou direito nas Universidades de Bonn e de Berlim, doutorando-se pela Universidade de lena (1841), com uma tese sobre a filosofia da natureza de \*Demócrito e de \*Epicuro. Ligou-se aos "jo-vens hegelianos de esquerda", escrevendo em jornais socialistas. Depois de um intenso período de militância política, marcado pela fundação da "liga" dos comunistas (1847) e pela redação, com \*Engels. do Manifesto do Partido Comunista (1848), exilou-se na Inglaterra (1849), onde viveu até a sua morte, desenvolvendo suas pesquisas e escrevendo grande parte de sua obra na biblioteca do Museu Britânico, em Londres. Sua obra não se restringe ao campo da filosofia apenas, mas abrange ainda sobretudo os campos da história, da ciência política e da economia. O pensamento de Marx desenvolve-se a partir do contato com a obra dos economistas ingleses como Adam Smith e David Ricardo, e da ruptura com o pensamento hegeliano e com a tradição idealista da filosofia alemã. E então que surge o \*materialismo histórico, segundo o qual as relações sociais são determinadas pela satisfação das necessidades da vida humana, não sendo apenas uma forma, dentre outras, da atividade humana, mas a condição fundamental de toda a história. Logo, a economia política, que estuda a natureza dessas relações de produção, deve ser a base de todo estudo sobre o homem sua vida social e sua expressão cultural. Grande parte das obras de Marx foram escritas cm colaboração com Engels, sendo por vezes dificil separar as idéias de um e as de outro. Apesar de ter elaborado um grande número de obras teóricas nos mais diversos campos da filosofia e das ciências sociais. Marx nunca abandonou a militância política, nem a convicção de que a tarefa de uma filoso-fia, que se queira verdadeiramente crítica, deve ser a transformação da realidade. Escreveu também um grande número de artigos para jornais, meio como ganhou a vida em Londres. c de textos em que analisou os eventos históricos e políticos de sua época como as comunas de Paris. Suas principais obras são: A crítica da filosofia do direito de Hegel (1843, publicada postumamente): A sagrada família (1845). cm colaboração com Engels: A ideologia alemã (1845-1846), em colaboração com Engels. também publicada postumamente: A miséria da filosofia: resposta à filosofia da miséria de Proudhon (1847); A luta de classes na França (1850); 0 18 Brumário de Luís Bonaparte (1852); Critica da economia política (1859); 0 capital, 3 vols. (1867-1895). tendo Engels colaborado na edição desta

**marxismo** Termo que designa tanto o pensa-mento de Karl Marx e de seu principal colaborador Friedrich \*Engels, como também as diferentes correntes que se desenvolveram a partir do pensamento de Marx, levando a se distinguir. por vezes, entre o marxismo (relativo a asses desenvolvimentos) e o pensamento marxiano (do próprio Marx). A obra de Marx estende-se em múltiplas direções, incluindo não só a filosofia, como a economia, a ciência política, a

história etc.; e sua imensa influência se encontra em todas essas áreas. O marxismo é, por vezes, também conhecido como \*materialismo histórico, materialismo dialético e \*socialismo científico (termo empregado por Engels). O pensa-mento filosófico de Marx desenvolve-se a partir de uma critica da filosofia hegeliana e da tradição racionalista. Considera que essa tradição, por manter suas análises no plano das idéias, do espírito, da consciência humana, não chegava a ser suficientemente crítica por não atingir a verdadeira origem dessas idéias — a qual estaria na base material da sociedade, am sua estrutura econômica e nas relações de produção que esta mantém. Isto equivaleria, segundo Marx, a "co-locar o homem de Hegel de cabeça para baixo". Seria portanto necessário analisar o capitalismo — modo de produção da sociedade contemporánea para Marx — a fim de revelar sua natureza de dominação e exploração do proletariado, e desmascará-la. O pensamento de Marx, entre-tanto, não se restringe a unta análise teórica, mas busca formular os princípios de uma prática política voltada para a revolução que destruiria a sociedade capitalista para construir o socialismo, a sociedade sem classes, chegando ao fim do Estado. "Os filósofos sempre se preocupa-ram em interpretar a realidade, é preciso agora transformá-la." O marxismo se desenvolveu em várias correntes que podemos subdividir em políticas e teóricas, embora nem sempre a fronteira entre ambas seja muito nítida. Dentre as correntes políticas temos. p.ex., o marxismo-leninismo. ou simplesmente \*leninismo, também chamado de marxismo ortodoxo, ou materialismo dialético, que se tornou a doutrina oficial na União Soviética, após a revolução de 1917; o trotskismo, de Leon \*Trotski, que defendeu contra o leninismo a teoria da revolução permanente; o maoísmo, doutrina desenvolvida por Mao Tsé-tung, que chegou ao poder na China após a revolução de 1947. Dentre as correntes teóricas, podemos destacar os seguintes pensadores e escolas: o alemão Karl Kautsky (1854-1938), um dos principais seguidores de Marx, defensor de um marxismo revolucionário, contra tendências revisionistas como a de Eduard Bernstein; o húngaro Georg \*1,ukács (1885-1971), que propõe uma interpretação de Marx valorizando suas raizes hegelianas: o alemão Karl Korsch (1889-1961), que enfatiza a base filosófica da teoria social e política de Marx; o austro-marxismo de, dentre outros, Max Adler (1873-1937), que incorpora elementos kantianos à sua interpretação de Marx; o alemão Ernst \*Bloch (1885-1977), que insere o marxismo na tradição do idealismo alemão; o italiano Antonio \*Gramsci (1891-1937), fundador do Partido Comunista Italiano e que desenvolve uma filosofia da praxis; o francês Louis \*Althusser (19I 8-90), que faz uma leitura de Marx em uma perspectiva estruturalista; o marxismo de Sartre; o marxismo da escola de \*Frankfurt de \*Adorno. \*Horkheimer, \*Benjamin e posteriormente \*Marcuse e \*Habermas, que se volta para a análise da sociedade industrial, do capitalismo avançado e de sua produção cultural. Muitas dessas correntes encontram-se inclusive em conflito, cada uma buscando ser mais fiel ao pensamento autêntico de Marx; porém umas enfatizam seu aspecto econômico e político, outras a análise histórica, outras ainda o caráter filosófico: umas destacam a influência de Hegel, outras a doutrina revolucionária. Um dos aspectos mais polêmicos da interpretação do pensamento de Marx diz res-peito à sua atualidade, ou seja. à validade da análise marxista, voltada para a realidade do surgimento do capitalismo no séc.XIX, cm sua aplicação agora à sociedade contemporânea com o capitalismo avançado, que possui características não-previstas pelo próprio Marx. isso faz com que várias dessas correntes se denominem "neomarxistas", na medida em que constituem tentativas de desenvolvimento e adaptação do pensamento de Marx a essa nova realidade.

matéria (lat. materia) 1. Substância sólida, corpórea. Substância da qual algo é feito, constituinte físico de algo. Oposto a forma, espírito.

- 2. Nas cosmogonias dos pré-socráticos, a matéria se constituía dos quatro elementos (água, terra, ar, fogo) primordiais, de cuja com-binação resultava toda a natureza. Diferentes correntes privilegiaram um ou outro elemento como mais central, e essa visão teve forte in-fluência nas ciências da Antiquidade.
- 3. Em Aristóteles e na tradição escolástica, a matéria é a realidade sensível, princípio indeterminado de que o mundo físico é composto, caracterizando-se a partir de suas determinações como "matéria de" algo. Nesse sentido, a matéria é sempre relativa à forma. A matéria é o princípio da individuação, sendo que dois indivíduos da mesma espécia são diferentes entre si não quanto à sua forma, que é a mesma, mas quanto à matéria.

- 4. Descartes identifica a matéria, sem a substância extensa, reduzindo o mundo material a propriedades geométricas do espaço: "a natureza da matéria. ou do corpo tomada em geral, não consiste em ser uma coisa dura. com um certo peso ou cor, ou que nos afeta os sentidos de alguma outra maneira, mas apenas em ser uma substância extensa em comprimento, largura e profundidade". A matéria é, assim, aquilo que ocupa o espaço.
- 5. Para Kant, a matéria é o dado da sensibilidade, o elemento empírico da experiência sensível que constitui o conteúdo do conhecimento: "Aquilo que no fenómeno corresponde à sensação, eu chamo de matéria desse fenômeno, mas aquilo que faz com que a diversidade do fenômeno seja ordenada na intuição através de certas relações, eu chamo deforma no fenômeno ... se a matéria do fenômeno só pode nos ser dada a posteriori, a forma deve ser dada a priori no espírito."
- 6. Na lógica aristotélica, a matéria de um juízo é o seu conteúdo, ou seja, os conceitos designados pelo sujeito e pelo predicado, en-quanto a forma é o tipo de relação estabelecida. Ex.: os \_juízos "Este homem é branco" e "Este homem não é branco" são iguais do ponto de vista material, diferindo pela forma, sendo o primeiro particular afirmativo e o segundo particular negativo. Ver materialismo.

material, causa Ver causa.

materialismo 1. Na filosofia clássica (sobre-tudo no \*atomismo, \*epicurismo e \*estoicismo), doutrina que reduz toda a realidade à \*matéria, embora o próprio conceito de matéria possa variar bastante. bem como variam as respostas às muitas dificuldades geradas por esta concepção. De modo geral, portanto, o materialismo nega a existência da \*alma ou da \*substância pensante cartesiana, bem como a realidade de um mundo espiritual ou divino cuja existência seria independente do mundo material. O próprio pensamento teria uma origem material, como mm produto dos processos de funciona-mento do cérebro. No início do pensamento moderno, o desenvolvimento da \*física gerou uma concepção materialista conhecida como \*mecanicismo, que procurava uma explicação científica do real baseada exclusivamente em mudanças quantitativas na matéria. Ver dualismo: fenomenalismo; imaterialismo. Oposto a espiritualismo. idealismo.

2. Materialismo dialético: termo utilizado inicialmente pelo filósofo marxista russo Plekhanov (1857-1918), sendo empregado posterior-mente por \*Lenin para caracterizar sua doutrina, que interpreta o pensamento de \*Marx em ter-mos de um \*socialismo proletário. enfatizando o \*método dialético em oposição ao materialismo mecanicista. Ver dialética; marxismo. 3. Materialismo histórico: termo utilizado na filosofia marxista para designar a concepção materialista da \*história, segundo a qua] os processos de transformação social se dão através do conflito entre os interesses das diferentes classes sociais: "Até o presente toda a história tem sido a história da luta entre as classes, as classes sociais em luta umas com as outras são sempre o produto das relações de produção e troca, em uma palavra, das relações econômicas de sua época; e assim, a cada momento, a estrutura econômica da sociedade constitui o fundamento real pelo qual devem-se explicar em última análise toda a superestrutura das instituições jurídicas e políticas bem como as concepções religiosas, filosóficas e outras de todo período histórico" (Engels, Anti-Di:ihring). Ver luta de classes: marxismo.

**máxima** (do lat. medieval sententia maxima) 1. Pensamento filosófico, de formulação concisa, contendo geralmente um preceito moral. Ex.: As Máximas de La Rochefoucauld. "Não te consideres jamais um filósofo e não pronuncies belas máximas diante dos ignorantes. Ao contrário, faze aquilo que as máximas prescrevem" (Epicteto, Manual).

2. Na ética kantiana, a máxima é um princípio subjetivo, com base no qual um indivíduo orienta sua conduta. "A máxima é o principio subjetivo que o próprio sujeito dá a si mesmo como regra (trata-se de como ele deseja agir). O princípio do dever, ao contrário, é aquilo que a razão lhe prescreve de modo absoluto, portanto objetivamente (trata-se de como ele deve agir)" (Kant, Doutrina do direito).

mecanicismo/mecanismo (lat. tardio mechanisma: invenção engenhosa, máquina) 1. No pensamento moderno, principalmente com Galileu, Descartes e Newton, dá-se a substituição das teorias organicistas de Aristóteles e da escolástica por uma concepção de espaço geometrizado, no interior do qual as relações entre os objetos são governadas deterministicamente por uma causalidade cega. A natureza passa a ser considerada como uma "máquina", um mecanismo em funcionamento. Os fenômenos fisicos seriam assim explicados pelas leis do movimento.

- 2. O próprio corpo humano, na concepção dualista de Descartes. é visto como uma máquina, animada pela alma: "Suponho que o corpo não é senão uma estátua ou máquina ... Todas as funções que atribuo a essa máquina ... seguem-se naturalmente da pura disposição de seus órgãos, da mesma forma como ocorre ... com os movimentos de um relógio" (Descartes). Oposto a vitalismo.
- 3. Em um sentido estrito, o mecanicismo é a filosofia que se explicitou no inicio do séc.XVII, postulando que todos os fenômenos naturais deveriam ser explicáveis, em última instância, por referência à matéria em \*movimento. Em seu sentido metafísico, o mecanicismo sustenta que o movimento da matéria exige, para se conservar, não somente uma garantia de sua duração, mas um princípio de sua emergência; nesse sentido, não é incompatível com uma \*teologia, por admitir a figura de um Deus criador.

**mediação** (do lat. tardio mediatio) 1. Em um sentido genérico, ação de relacionar duas ou mais coisas, de servir de intermediário ou "pon-te", de permitir a passagem de uma coisa a outra.

- 2. Na tradição filosófica clássica, a noção de mediação liga-se ao problema da necessidade de explicar a relação entre duas coisas, sobretudo entre duas naturezas distintas, p.ex., o mundo sensível e o mundo inteligível, em Platão; Deus e o homem, na escolástica; o corpo e a alma, em Descartes.
- 3. Na lógica aristotélica, o termo médio é aquele que realiza no silogismo uma função de mediação entre os outros termos das premissas, permitindo que se chegue à conclusão.
- 4. Na dialética hegeliana, e posteriormente na marxista, a mediação representa especifica-mente as relações concretas e não meramente formais que se estabelecem no real, e as articulações que constituem o próprio processo' dialético.

mediato (lat. tardio mediatus) Que se obtém através de um intermediário, indireto; por exemplo, conhecimento mediato é aquele que se obtém de maneira indireta. Oposto a imediato.

Meditações metafísicas (Meditationes de Prima Philosophia) Obra de Descartes (1641), escrita originariamente em

latim, na qual pretende fundamentar o conhecimento humano, refutando o \*ceticismo, e demonstrar a existência de \*Deus e a imortalidade da \*alma. O filósofo começa por duvidar de tudo, a fim de só admitir como verdadeiro aquilo que se impuser a ele de modo claro e distinto. A primeira certeza é o ato mesmo de duvidar, que é um ato de pensar. Fica assim estabelecida a existência do pensamento: "Penso, logo existo" (Cogito, ergo sum), primeiro objeto do conhecimento verdadeiro. Após examinar todas as idéias que possui em seu espírito, Descartes demonstra que o homem não pode ser autor da idéia de \*infinito, que nos ultrapassa, sendo o sinal tangível da realidade de Deus. A certeza de Deus é nosso segundo conhecimento verdadeiro. Da idéia mesma de Deus, de sua perfeição, podemos deduzir sua existência e conseqüentemente a veracidade de nosso conhecimento do mundo natural, estabelecendo assim os princípios que fundamentam a ciência (física). Ver cogito.

megárica, escola, ou Mégara, escola de Escola filosófica grega, fundada por Euclides de Mégara (cidade próxima a Atenas), que floresceu entre os sécs. V e IV a.C., sofrendo a influência tanto do eleatismo quanto do pensamento de Sócrates. Também conhecida como escola erística. Notabilizou-se sobretudo pela elaboração de paradoxos, dos quais o do mentiroso ou paradoxo de Epimênides. formulado por Eubúlides de Mileto, é o mais célebre. Nenhum escrito dos megáricos sobreviveu, sendo a obra deles conhecida apenas através de referências em outras fontes. Ver Epimênides, paradoxo de.

Meinong, Alexius von (1853-1920) Filósofo e psicólogo austríaco. foi aluno de \*Brentano na Universidade de Viena. Professor na Universidade de Graz, ali fundou o primeiro laboratório de psicologia experimental na Áustria. Em sua obra principal, Sobre a teoria do objeto (1904), formula uma teoria dos objetos baseada em uma psicologia descritiva. distinguindo três elementos básicos no pensamento: o ato mental, seu conteúdo e o objeto. O objeto é definido como aquilo a que o ato mental se dirige, sendo que pode não existir como uma entidade real. Essa concepção de "objeto subsistente", existente como objeto do pensamento apenas, foi violentamente atacada por Bertrand \*Russell, sobretudo em sua teoria das descrições definidas. Escreveu ainda: Sobre os fi.undamen-

tos empíricos de nosso saber (1906), Sobre a situação da teoria dos objetos no sistema das ciências (1907), Sobre possibilidade e probabilidade (1914).

**memória** (lat. memoria) Capacidade de reter um dado da experiência ou um conhecimento adquirido e de trazê-lo à mente; considerada essencial para a constituição das experiências e do conhecimento científico. A memória pode ser entendida como a capacidade de relacionar um evento atual com um evento passado do mesmo tipo, portanto como uma capacidade de evocar o passado através do presente. Segundo Aristóteles, "E da memória que os homens derivam a experiência, pois as recordações repetidas da mesma coisa produzem o efeito de uma única experiência" (hletafisica, I, I).

Mendelssohn, Moses (1729-1786) Filósofo alemão de origem judaica, nasceu em Dessau. Bastante influenciado pelo racionalismo iluminista, seu sistema de pensamento buscava con-ciliar as verdades da razão e as verdades oriundas da experiência sensorial. Defendeu ainda as crenças e as práticas judaicas no interior das sociedades cristas, procurando reformar e modernizar o judaísmo. \*Kant se opôs na Crítica da razão pura a seus argumentos sobre a imortalidade da alma. Principais obras: Diálogos filosóficos (1755), Cartas sobre as sensações (1756), Escritos filosóficos (1766), b édon, ou a imortalidade du alma (1767), Jerusalém, ou sobre o poder religioso e o judaísmo (1786).

Menipo Filósofo e poeta grego (nascido em Gadara, Síria), que floresceu no sée.11I a.C., da escola cínica. Afirma-se ter sido um escravo liberto, de origem fenícia. Escreveu sátiras em prosa e verso, que não chegaram até nós, num estilo muito pessoal, ridicularizando as fraquezas dos homens, especialmente de outros filósofos.

mentalidade Conjunto de idéias, crenças, valores. nem sempre conscientes, subjacentes aos costumes, práticas, hábitos de uma sociedade ou grupo social, caracterizando sua maneira de agir, seus sentimentos, sua produção cultural. Ex.: mentalidade provinciana, mentalidade progressista. Ver ideologia.

**mente** (lat. mens, mentis: espírito) Termo sinônimo de "espírito". "intelecto", "consciência", utilizado entretanto geralmente em um sentido mais positivo e experimental. Designa assim o conjunto de faculdades ou poderes racionais do homem, tais como o pensamento, a percepção, a memória, a imaginação, o desejo etc. As teorias substancialistas, como a de Des-cartes, supõem que a mente existe como tal: enquanto que as teorias empiristas como a de Hume não consideram a mente como existente por si mesma, mas apenas como o conjunto de suas funções de pensar, perceber etc. Oposto a corpo. Ver dualismo.

**mentira** 1. Ato através do qual um emissor altera ou dissimula deliberadamente aquilo que ele reconhece como verdadeiro, tentando fazer com que o ouvinte aceite ou acredite ser verdadeiro algo que é sabidamente \*falso. Diferente-mente do \*erro e do engano, a mentira supõe a \*intenção de dizer o falso, sendo por este motivo moralmente condenável.

- 2. Por extensão, mentira é todo esforço de dissimulação de um individuo para parecer o que não é ou, ao contrário, não parecer o que é. \*Rousseau faz dela o símbolo da sociedade de sua época e diz que o teatro é a oticialização da mentira. Ver \*Epimênides, paradoxo de.
- 3. Em um sentido freudiano, a mentira constitui um mecanismo de defesa, uma forma de racionalização. ou seja, de construção. diante de uma ameaça real ou possível (em geral, imaginária) a certos interesses do indivíduo, de um discurso de auto-justificação.

Merleau-Ponty, Maurice (1 908- 196 I) Fundador, com Sartre, da célebre revista Les Temps Modernes, o filósofo francês Merleau-Ponty sofreu a influência do \*existencialismo e das \*fenomenologias de Husserl e 1-leidegger, tendo sido professor na Sorbonne e no Collège de France. Além de obras de filosofia política, cm que reflete sobre a situação européia do pós-guerra como Humanismo e terror (1947). Merleau-Ponty desenvolveu uma importante obra sobre a consciência, incluindo A Estrutura do Comportamento (1942) e o clássico A fenomenotogia da percepção (1945). Sua "filosofia da ambigüidade" sustenta que a experiência humana possui um sentido eminentemente enigmático. Defendeu o papel e a importância da reflexão filosófica na situação conturbada do mundo contemporâneo, sobretudo em sua obra Elogio da filosofia (1953). Levando em conta os trabalhos da psicologia contemporânea, da psicanálise e da lingüística, Merleau-Ponty tenta elucidar, fundado na tradição fenomenológica

de Husserl. a relação originária do homem com o mundo. e evidenciar as camadas de sentido pré-intelectuais e pré-discursivas a partir das quais e contra as quais torna-se possível o dis-curso das ciências. Pensador político preocupa-do com os problemas de seu tempo. ele os analisa (o messianismo revolucionário, o terrorismo militante, o clericalismo stalinista, por exemplo) em As aventuras da dialética (1955).

Merquior, José Guilherme (1940-1991) Filósofo, cientista social. ensaísta e critico literário, nascido no Rio de Janeiro. Formado em filosofia e em direito pela Universidade Federal do Rio de Janeiro, doutorou-se em literatura brasileira pela Universidade de Paris-Sorbonne, vindo também a estudar na London School of Economics, onde sofreu a influência das idéias de \*Popper e do pensamento liberal. Diplomata de carreira, chegou a embaixador no México e junto à Unesco. em Paris. Adotando um estilo irônico e polêmico, Merquior, inicialmente influenciado pela escola de \*Frankfurt, foi um defensor intransigente do liberalismo e crítico ferrenho do estruturalismo e do marxismo. Principais obras, algumas publicadas originalmente em língua estrangeira: Formalismo e tradição moderna (1974), L 'esthéthique de Lévi-Strauss (1977). Rousseau and Weber: two studies in the theory of legitimacy (1980), As idéias e as for-mas (I 98 I ). O argumento liberal (1983), Michel Foucault ou le nihilisme de la chaire (1986), From Prague to Paris: structuralism and post-structuralist itineraries (1986), Liberalism, old and new (1991).

Mersenne, Marin (1588-1648) Enorme foi a importância do padre Mersenne (pertencia à Ordem dos Mínimos) para a filosofia na primeira metade do séc.XV11. Na França, onde nasceu, tornou-se uma espécie de "caixa de ressonância" dos saberes filosófico, científico e teológico. Na cela de seu convento, reuniam-se os grandes sábios da época. Correspondente e confidente privilegiado de Descartes, contribuiu decisivamente para a difusão das idéias cartesianas, sobretudo ao reunir as "Objeções" às Meditações metafísicas de Descartes. Além de combater incessantemente o ceticismo pirronista e a impiedade dos deístas, ateus e libertinos, Mersenne foi um dos fundadores e impulsiona-dores da filosofia mecanicista. Para ele, o \*mecanicismo, filosofia da nova ciência, não se opõe à verdadeira religião. Pelo contrário, vem apoiá-la. Porque o conhecimento da grande máquina do mundo constitui o conhecimento mesmo da ordem instituída por Deus mediante leis. Suas obras principais são: A impiedade dos deístas, dos ateus e dos mais sutis libertinos, 2 vols. (1624), A verdade das ciências contra os céticos e os pirronistas (1625), Harmonia universal (1836).

**messianismo** (do aramaico meschîkha: ungi-do ou escolhido) I. Na religião judaica, crença no Messias, o enviado de Deus, que teria como missão a libertação do povo judeu do domínio estrangeiro, sua condução à Terra Prometida e à vida em paz. Para os judeus, o Messias ainda não chegou; para os cristãos, já esteve entre nós na pessoa de Jesus e voltará novamente no fim dos tempos.

2. Em um sentido genérico, crença em um líder carismático que seria capaz de "salvar" seu povo e conduzi-lo à felicidade e à glória. Em nossos dias, o messianismo designa a tendência coletiva de esperar "tudo" da atividade de um único homem dotado de poderes carismáticos e considerado como capaz de trazer a "salvação" ou de mudar os rumos da história.

**Metafísica** 1. O termo "metafísica" origina-se do título dado por \*Andronico de Rodes, principal organizador da obra de Aristóteles, por volta do ano 50 a.C., a um conjunto de textos aristotélicos — ta meta ta physikd — que se seguiam ao tratado da física, significando literalmente "após a física", e passando a significar depois, devido a sua temática, "aquilo que está além da física, que a transcende".

- 2. Na tradição clássica e escolástica, a meta-física é a parte mais central da filosofia, a ontologia geral, o tratado cio ser enquanto ser. A metafisica áefine-se assim como filosofia primeira, como ponto de partida do sistema filosófico, tratando daquilo que é pressuposto por todas as outras partes do sistema, na medida em que examina os princípios e causas primeiras, e que se constitui como doutrina do ser em geral, e não de suas determinações particulares; inclui ainda a doutrina do Ser Divino ou do Ser Supremo.
- 3. Na tradição escolástica, especificamente, temos uma distinção entre a metafísica geral, a ontologia propriamente dita, que examina o con-

ceifo geral de ser e a realidade em seu sentido transcendente: e a metafísica especial, que trata de domínios específicos do real e que se subdivide, por sua vez, em cosmologia, ou filosofia natural — o tratado do mundo e da essência da realidade material; psicologia racional, ou tratado da alma, de sua natureza e propriedades; e teologia racional ou natural, que trata do conhecimento de Deus e das provas de sua existência através da razão humana (e não apenas pelo apelo à fé). Ver teodicéia.

4. No pensamento moderno, a metafísica perde. em grande parte, seu lugar central no sistema filosófico, uma vez que as questões sobre o conhecimento passam a ser tratadas como logicamente anteriores à questão do ser, ao problema ontológico. A problemática da consciência e da subjetividade torna-se assim mais fundamental. No desenvolvimento desse pensamento, sobretudo com Kant, a filosofia crítica irá impor limites às pretensões de conhecimento da metafísica, considerando que deve-mos distinguir o domínio da razão, que produz conhecimento, que possui objetos da experiência, que constitui a ciência, portanto, do domínio da razão especulativa, em que esta se põe questões que, em última análise, não pode solucionar, embora essas questões sejam inevitáveis. Teríamos portanto a metafisica. Kant vê solução para as pretensões da metafísica apenas no campo da razão prática. isto é, não do conhecimento, mas da ação, da moral. "A metafisica, conhecimento especulativo da razão isolada e que se eleva completamente para além dos ensinamentos da experiência através de simples conceitos ... (Kant). "Por metafísica entendo toda pretensão a conhecimento que busque ultrapassar o campo da experiência possível, e por consequinte a natureza, ou a aparência das coisas tal como nos é dada, para nos fornecer aberturas àquilo pelo qual esta é condicionada; ou para falar de forma mais popular. sobre aquilo que se oculta por trás da natureza, e a torna possível ... A diferença (entre a física e a metafísica) repousa, grosso modo, sobre a distinção kantiana entre fenômeno e coisa-em-si" (Schopenhauer). Metafísica Obra de \*Aristóteles, na verdade reunião de 12 tratados editados por \*Andrônico de Rodes, que lhes atribui este título e acabou por denominar uma das áreas mais centrais da filosofia. Nestes tratados, Aristóteles discute o problema do \*conhecimento e a noção de filosofia, introduzindo e conceituando algumas das noções mais centrais da filosofia como \*substância, \*essência e \*acidente, \*necessidade e \*contingência, \*verdade etc. Teve grande in-fluência no desenvolvimento da tradição filosófica, sobretudo a partir do séc.XII1, quando a obra de Aristóteles é reintroduzida no Ocidente. Foram inúmeros os comentários a esta obra, tanto na tradição do helenismo quanto entre os árabes e os escolásticos medievais.

metáfora (lat. e gr. metaphora: transposição) Figura de retórica pela qual se faz uma comparação, utilizando-se uma palavra que denota uma coisa para representar uma qualidade definidora de outra. Segundo a definição de Aristóteles, a metáfora é uma

"palavra usada com um sentido alterado", Ex.: uma raposa política; uma flor de pessoa; um mar de lama no palácio.

metalinguagem O prefixo grego meta, significando "além", "após", "acima de", e também "sobre", é utilizado na formação de vários termos que designam a passagem para um nível mais elevado ou mais abstrato de análise, ou ainda uma investigação acerca de algo. Isto seria representado, em um sentido genérico, pelos termos "metateórico" e "metateoria", isto é. "a teoria das teorias", ou seja, a análise do estatuto teórico de uma teoria específica. A metalinguagem, por sua vez, seria precisamente uma linguagem utilizada para se falar de outra lingua-gem — a chamada "linguagem objeto" — ou para analisá-la. O discurso teórico ou científico sobre a linguagem seria assim tipicamente um discurso metalingüístico, na medida em que nele a linguagem é usada não para falar das coisas, mas para falar de si própria. Em um sentido análogo, temos os termos "metamatemática" e "metalógica", que significam um estudo das propriedades teóricas da própria matemática e da própria lógica, respectivamente.

metempsicose (do lat. tardio e do gr. meternpsychosis) Termo de origem grega significando literalmente "passagem da alma de um corpo para outro". Doutrina religiosa oriental, encontrada sobretudo no hinduísmo e no budismo, que sustenta o princípio da transmigração da alma, segundo o qual esta poderia passar sucessivamente por várias encarnações, não só em corpos humanos, mas até mesmo em animais e vegetais. Só a purificação da alma poderá libertá-la desse ciclo, fazendo com que volte ao

Nirvana, ou ao Todo. Essa doutrina foi aparen-temente introduzida ao pensamento grego por Pitágoras, e encontra-se uma versão dela em Platão (República, X).

**método** (lat. tardio methodus, do gr. methodos, de meta: por, através de; e hodos: caminho) 1. Conjunto de procedimentos racionais, baseados em regras. que visam atingir um objetivo determinado. Por exemplo, na ciência, o estabelecimento e a demonstração de uma verdade científica. "l'or método, entendo as regras certas e fáceis, graças às quais todos os que as observam exatamente jamais tomarão como verdadeiro aquilo que é falso e chegarão, sem se cansar com esforços inúteis, ao conhecimento verdadeiro do que pretendem alcançar" (Descartes).

- 2. Método axiomático: o que emprega a formalização e utiliza os recursos da lógica formal para derivar a verdade que pretende estabelecer a partir de uma relação de termos primitivos (indefiníveis) e de um conjunto de axiomas que servem de ponto de partida para a demonstração. Exemplo clássico: a geometria de Euclides. Ver axioma.
- 3. Método hipotético-dedutivo: método cien-tífico através do qual se constrói uma teoria que formula hipóteses a partir das quais resultados obtidos podem ser deduzidos, e com base nas quais se podem fazer previsões que, por sua vez, podem ser confirmadas ou refutadas. E discutível até que ponto as teorias científicas realmente se constituem e se desenvolvem segundo o método hipotético-dedutivo, uma vez que nem sem-pre há uma correspondência perfeita entre experimentos e observações, por um lado, e deduções, por outro. Autores como Popper questionam a relação tradicionalmente estabelecida entre hipóteses e previsões. Ver hipótese; dedução; ciência, Método indutivo: aqueles segundo o qual uma lei geral é estabelecida a partir da observação c repetição de regularidades em casos particulares. Embora o método indutivo não permita o estabelecimento da verdade da conclusão em caráter definitivo, fornece, no entanto, razões para a sua aceitação, que se tornam mais seguras quanto maior o número de observações realiza-das. A indução é assim essencialmente probabilistica. Este método se torna importante na ciência experimental, sobretudo a partir de sua defesa por Francis Bacon, sendo posteriormente sistematizado por J. Stuart Mill.
- 5. Método dialético: na concepção clássica. sobretudo na interpretação platônica da filosofia socrática, o método dialético é aquele que pro-cede pela refutação das opiniões do senso co-mum, levando-as à contradição. para chegar então à verdade, fruto da razão. Ver dialética; maiêutica.
- 6. Método de análise-síntese: o que toma como ponto de partida o que se busca, procuran-do então estabelecer sua verdade. no que consiste e quais suas características. A análise é a decomposição do todo em suas partes constitutivas para examinálas. Procede-se, assim, do complexo para o simples. A síntese é a reunião dessas partes para formar o todo, tendo-se esclarecido seu modo de constituição.
- 7. Método experimental: aquele que tem por base a realização de experimentos para o estabelecimento de teorias científicas, procedendo através da observação. da formulação de hipó-teses e da verificação ou confirmação das hipó-teses a partir de experimentos. É valorizado sobretudo nas concepções empiristas.
  - 8. Método hermenêutico: f'er hermenéutica.
- 9. Na epistemologia contemporânea. alguns autores como Paul Peyerabend (Contra o método) questionam o papel tradicionalmente atribui-do ao método na formação de teorias científicas, considerando que elementos corno a intuição dos cientistas e o acaso têm um papel preponderante no surgimento dessas teorias e que somente a posteriori recorre-se ao método para a sistematização e a fundamentação da teoria.

metodologia Literalmente, ciência ou estudo dos \*métodos. Investigação sobre os métodos empregados nas diferentes ciências, seus funda-mentos e validade, e sua relação com as teorias científicas.

Meyerson, Emile (1859-1933) Filósofo judeu francês (nascido em Lublin, Polônia) radicado etn Paris a partir de 1882, onde desenvolveu intensa atividade no domínio da epistemologia das ciências naturais, especialmente da química. Veemente crítico das filosofias positivistas do conhecimento, Emile Meyerson defendia a tese de que o papel fundamental dos cientistas é buscar urna verdadeira causa dos fenômenos, pois as teorias científicas não constituem hipóteses indiferentes, mas tentativas de encontrar as verdadeiras causas. Filósofo da identidade, Meyerson acreditava que o pensar científico possui a mesma exigência da razão.

ou seja, urna tendência natural à identidade. Para ele, a racionalidade da ciência exige a racionalidade do real. Portanto. o papel do cientista é o de adaptar suas identificações à experiência. pois a razão possui. por natureza. uma tendência unificadora. A ambição de Meyerson era contri-buir para a construção da metafísica futura. Esse projeto se encontra em seus livros: Ldentité et réalité (1908). De le vplico[ion clans /es sciences (1921). Du chc'niinenent de lca pensée. 3 vols. (1931). Esse i.s (1936).

Michel, Henry (1922-) Profundo conhece-dor de 1-legel. de Husserl e de Heidegger. Henry Michel (nascido na França) tornou-se bastante conhecido com sua obra sobre ;f/ocx. em dois volumes: I. Une philosophie de la réalité: II. Une philosophie de l'economie (1976). Procurando a significação profunda cio marxismo. lei a distinção entre \*Marx e o \*marxismo. Para ele. Marx c compreendido a partir de uma ontologia cio social ou do "ser social" prévia a todo "sociologismo". Por

isso, seu pensamento não é nem positivista nem materialista. Pelo contrário\_ aparece como unia "ontologia da realidade", a noção de \*praxis sendo considerada como o poder original de ser e de agir do homem. Escreveu ainda: Philosophie et phénoménologie du corps (1965). L'essence de la manifestation. 2 vols. (1963). 1.'anaour les veux fermés (1976). Généalogie cle la psychanalyse (1985), La barbarie (1987).

microcosmo Ver macrocosmo/microcosmo.

**milagre** (lat. ntiracuhtm: prodígio, maravilha: de <sup>p</sup>airari: admirar-se) I. Fato extraordinário, inesperado e Inexplicável pelas leis naturais. Fenômeno excepcional que ocorre por força da ação direta de Deus e, por esse motivo, possui um significado religioso especial. "As coisas feitas por Deus, fora das causas por nós conhecidas, são chamadas milagres" (Tomás de Aqui-no).

2. Tradicionalmente, a discussão filosófica acerca da ocorrência de milagres envolve dois problemas inter-relacionados: a) se Deus continua a intervir diretamente no mundo após a sua criação: b) se o caráter necessário das leis naturais se aplica também a Deus, ou se Este pode alterá-las. Segundo (lume, é impossível justificar racionalmente os milagres. uma vez que a crença em sua ocorrência depende exclusiva-mente da fé.

milenarismo (do lat. tardio millenarius) 1. Doutrina inspirada na crença medieval do místico italiano Joaquim de Fiore (1145-1202) que anunciava o advento do milênio, período de mil anos, durante o qual, segundo o Apocalipse (XX. 1-3), o \*mal seria vencido. 2. Por extensão, toda doutrina que anuncia ou promete o advento de um período de perfeição e bem-estar geral. Ver utopia.

Mill, John Stuart (1806-1873) 0 filósofo e economista inglês (nascido cm Londres) .John Stuart Mill sempre esteve preocupado com a reforma e a melhoria das condições de vida dos homens. Toda a sua vida foi pautada por uma intensa atividade: fundou revistas, círculos de estudos e foi membro do Parlamento. Seus livros principais são: System of Logic (Sistema de lógica, 1843). Essays on Some Unsettled Ouestions on Political Economy (Ensaios sobre algumas questões não-resolvidas de economia política, 1844), Principles of Political Economy (Princípios de economia política. 1848). Utilitarianism (Utilitarismo, 1863). E considerado um dos primeiros a elaborar as chamadas leis da prova ou da pesquisa científica: expôs as quatro regras fundamentais do método experimental. já anunciadas por Francis \*Bacon: concordância. diferença, resíduos e variações concomitantes. Retomou de \*Bentham o princípio segundo o qual o interesse e o prazer constituem as molas da conduta humana, para elaborar uma moral utilitarista: do ponto de vista da moral. a utilidade é o principal critério da atividade humana: não há em nós uma consciência moral capaz de designar o bem e portadora de principios de ação; o bem e o mal são uma questão de experiência; a reflexão moral se funda no fato de que os homens são seres sociais: os sentimentos morais fundamentais são a simpatia e a fraternidade.

Minerva, a coruja de Minerva (para os la-tinos) ou Atenas (para os gregos), rilha de .Júpiter-Zeus. é a deusa da sabedoria. Foi ela quem protegeu Ulisses. Seu animal simbólico é a co-ruja. Hegel fez da coruja o símbolo da filosofia: A coruja de Minerva levanta vôo ao crepúsculo'.

Mirandola; Giovanni Pico della Vey Pico della Mirandola, Giovanni.

mistério (do lat. tardio mvslerium, mislerium. alteração de ministerium: trabalho. ocupação) 1. Tudo aquilo que não pode ser compreendido, que é inacessível à razão humana. Realidade oculta. Em um sentido teológico, trata-sede uma verdade revelada. incompreensível à razão natural sem a fé. Ex.: o mistério da Santíssima Trindade.

2. Na Antigüidade, especialmente no Oriente, na Grécia e em Roma, encontramos várias religiões de mistério, cultos secretos que se destinavam a um grupo restrito de iniciados, tais como a religião dos ministérios de Eléusis, o \*orfismo. o \*pitagorismo. Algumas dessas religiões, especialmente o pitagorismo, confundem-se coin a filosofia em sua tentativa de explicar a \*Natureza e nas especulações que realizam sobre o sentido da realidade e da vida.

mística (lat. nivsticus, do gr. mystikós: relativo aos mistérios) Em um sentido genérico, aqui-lo que diz respeito ao misticismo, ou que tem um caráter místico. Em um sentido pejorativo, caráter mágico ou misterioso de algo, que exerce fascínio\_ Ex.: a mística do poder. a mística do artista. A mística c um conjunto de crenças mais ou menos \*"transcendentes"ao nível da cons-ciência e das práticas. freqüentemente centrado numa representação privilegiada e comandando a ação de um indivíduo ou de um grupo de um modo não-racional. Os místicos são pessoas de profunda vivência religiosa, que adotam a mística como modo privilegiado de se relacionarem com o \*sobrenatural e com \*Deus. No cristianismo. são Joao da Cruz (1545-1591) é um grande místico.

**misticismo** Crença na existência de uma realidade sobrenatural e misteriosa. acessível ape-nas a uma experiência privilegiada — o êxtase místico — uma intuição ou sentimento de união com o divino, o sobrenatural, o misterioso. Em certas doutrinas filosóficas, como o neoplatonismo de Plotino, a experiência mística possui um papel central como forma de acesso à realidade de natureza divina. Essas doutrinas são consideradas. por esse motivo, como irracionalistas. Oposto a intelectualismo, racionalismo.

mito (gr. mythos: narrativa, lenda) 1. Narrativa lendária, pertencente à tradição cultural de um povo, que explica através do apelo ao sobre-natural, ao divino e ao misterioso, a origem do universo, o funcionamento da natureza e a origem e os valores básicos do próprio povo. Ex.: o mito de Ísis e Osiris, o mito de Prometeu etc. O surgimento do pensamento filosófico-científico na Grécia antiga (séc.VI a.C.) é visto como uma ruptura com o pensamento mítico. já que a realidade passa a ser explicada a partir da consideração da natureza pela própria, a qual pode ser conhecida racionalmente pelo homem. podendo essa explicação ser objeto de crítica e reformulação; daí a oposição tradicional entre mito e \*logos.

- 2. Por extensão, crença não-justificada, comumente aceita e que. no entanto, pode e dove ser questionada do ponto de vista filosófico. Ex.: o mito da neutralidade científica, o mito do bom selvagem, o mito da superioridade da raça bran-ca etc. A critica ao mito, nesse sentido\_ produziria uma desmistificação dessas crenças.
- 3. Discurso alegórico que visa transmitir uma doutrina através de uma representação simbólica. Ex.: o mito ou alegoria da caverna e o mito do Sol, na República de Platão. Ver caverna, alegoria da.

mitologia (lat. tardio e gr. mitologia) 1. Con-junto de mitos característicos de uma determinada cultura ou tradição. Ex.: mitologia grega, mitologia egípicia, mitologia nagô.

2. Estudo ou interpretação dos mitos. de sua origem e de seu sentido, do ponto de vista filosófico, antropológico e cultural. Ex.: a filosofia da mitologia. de Schelling.

**mobilismo** (do lat. mobilis: aquilo que se move, se altera) Doutrina segundo a qual a realidade está em contínua mudança. em que nada é fixo, determinado. O real é por natureza dinâmico, e sua essência é o movimento. Heráclito é o principal representante do mobilismo no pensamento antigo. sendo ilustrativo a esse respeito seu célebre fragmento 91: "Não nos banhamos duas vezes no mesmo rio, porque o rio não,é o mesmo...".

modalidade (do lat. medieval modalis) 1. Na lógica clássica, a modalidade é a característica de certas proposições ou juízos que determina o modo pelo qua] se atribui um predicado a um sujeito. Segundo a tradição aristotélica e medie-val. são quatro as modalidades: I) pos.ibilidade:

É possível que S seja P"; 2) impossibilidade: "É impossível que S seja P": 3) contingência: contingente que S seja P"; 4) necessidade: "E necessário que S seja P". A proposição neces

sária é sempre verdadeira; em qualquer circunstância, a possível pode ser verdadeira ou falsa, a impossível é sempre falsa. Há, no entanto, inúmeras controvérsias acerca dessas noções. A distinção entro possibilidade e contingência, p.ex.. não é considerada clara. Por outro lado, a proposição necessariamente falsa parece con-fundir-se com a impossível. A modalidade envolve, assim. inúmeros problemas lógicos, metafísicos e epistemológicos. relacionados à pró-pria definição dos conceitos de necessidade e possibilidade. Ver oposição.

- 2. Kant. na dedução transcendental (Crítica do ruado pi-o). distingue três tipos de juízo quanto à modalidade: 1) problemáticos: envol-vendo possibilidade; 2) assertóricos ou de realidade, que são simplesmente atributivos; 3) apoditicos. ou necessários. A distinção kantiana difere da lógica clássica, já que considera os juizos assertóricos como tendo modalidade. Ver juizo.
- 3. Neste século. a questão da modalidade foi retomada pela lógica simbólica, recebendo então um novo tratamento. Foram construídos sistemas formais e formuladas regras de inferência, tomando por base o cálculo proposicional, para sentenças do tipo: "e necessário que p", "é impossível que p" "é possível que p". Assim, ternos o calculo modal de C.I. Lewis (1918, 1932) e desenvolvimentos propostos principal-mente por Carnap (1947) e pelo filósofo e lógico finlandês (nascido em 1916) George Henrik von Wright (I 951). Eun 1963. o lógico norte-americano Saul Kripke elaborou uma semântica para a lógica modal inspirando-se na noção de Leibniz do "mundos possíveis".

**modelo** (it. trtodéllo, do lat. vulgar model/us, do lat. modulus. diminutivo de modus: medida) 1. Paradigma, forma ideal. Objeto que serve de parámetro para a construção ou criação de outros. Qualquer coisa ou pessoa que se toma como inspiração ou ideal a ser imitado ou copiado. Ex.: Sócrates e o modelo do filósofo: Fulano é uni modelo de virtude.

2. I /ode/o teórico: modo de explicação, construção teórica, idealizada, hipotética. que serve para a análise ou avaliação de uma realidade concreta. I .x.: o modelo copernicano de universo. o modelo newtoniano de física.

Teoria dos modelos: na lógica matemática. teoria quo estuda a relação entre um sistema formal e sua interpretação. geralmente coin hase na teoria dos conjuntos. Uni modelo é uma interpretação da linguagem que atribui um valor de verdade às sentenças da Linguagem. O ponto de partida da teoria dos modelos foi a definição semântica da \*verdade de Alfred \*Tarski (1935).

**modernidade** 1. Característica daquilo que é moderno. Em um sentido geral, a modernidade se opõe ao classicismo, ao apego aos valores tradicionais, identificando-se com o nacionalismo, especialmente quanto ao espírito crítico, e com as idéias de progresso e renovação, pregando a libertação do indivíduo do obscurantismo e da ignorância através da difusão da ciência e da cultura em geral. Ver tradição.

- 2. Nova forma de pensamento e de visão de mundo inaugurada pelo Renascimento e que se contrapõe à escolástica e ao espírito medieval, desenvolvendo-se nos sécs.XVI e XVII com Francis Bacon, Galileu e Descartes, dentre outros, até o Iluminismo do séc.XVII, do qual é a principal expressão.
- 3. A questão da modernidade caracteriza uma controvérsia contemporânea, envolvendo questões filosóficas de interpretação da sociedade, da arte e da cultura. E representada, por um lado, pelo filósofo francês \*Lyotard e, por outro, pelo filósofo alemão \*Habermas. Lyotard introduz a idéia da "condição pós-moderna" como uma necessidade de superação da modernidade. sobretudo da crença na ciência e na razão emancipadora, considerando que estas são, ao contrário, responsáveis pela continuação da subjugação do indivíduo. De acordo com Lyotard, se-guindo uma inspiração do movimento romântico, a emancipação deve ser alcançada através da valorização do sentimento e da arte, daquilo que o homem possui de mais criativo e, portanto, de mais livre. Habermas, por sua vez, defende o que chama de "projeto da modernidade", con-siderando que esse projeto não está acabado, mas precisa ser levado adiante. e só através dele, pela valorização da razão crítica\_ será possível obter a emancipação do homem da ideologia e da dominação político-econômica.

modernismo 1. Doutrina que defende a renovação do pensamento, a idéia de progresso e a ruptura com a \*tradição.

- 2. Doutrina do início do século (Blondel, Laberthonière) que defende a renovação da interpretação tradicional do cristianismo através de métodos exegéticos modernos e da conside ração de urna problemática voltada para o mundo atual. Foi condenada em 1907 pela encíclica Pascendi do Papa Pio X.
- 3. No pensamento brasileiro, movimento re-presentado pela Semana de Arte Moderna de 1922, realizada em São Paulo, que pretendeu romper com o tradicionalismo na produção cultural brasileira. buscando a renovação na literatura e nas artes plásticas através da discussão das inovações artísticas que vinham ocorrendo no contexto europeu (surrealismo, dadaísmo, futurismo etc.) e, ao mesmo tempo, procurando formular uma estética nacional que expressasse os valores da "brasilidade". Seus principais representantes foram Oswald de Andrade e Má-rio de Andrade, na literatura, e Tarsila do Amaral, nas artes plásticas.

**moderno** (lat. tardio modernus, do lat. modo: recentemente, agora mesmo) 1. Termo que se opõe a clássico. tradicional. Considera-se que, do ponto de vista histórico, a filosofia moderna inicia-se com Descartes e Francis Bacon, caracterizando-se por sua ruptura com o pensamento medieval, sobretudo com a escolástica. O pensamento moderno valoriza o indivíduo, a consciência, a subjetividade, a experiência e a atividade crítica. em oposição às instituições, à hierarquia. ao sistema e à aeeitação dos dogmas e verdades estabelecidas, que caracterizam a ordem social medieval c o pensamento escolástico.

2. Historicamente, o desenvolvimento -da economia mercantilista, o descobrimento do Novo Mundo e as grandes navegações, a reforma protestante, as novas teorias científicas no campo da física e da astronomia (Galileu e Copérnico). fatos que ocorrem em torno dos sécs.XV a XVII, marcam uma nova visão de mundo que se contrapõe à visão medieval, caracterizando assim o surgimento do mundo moderno. "Moderno" identifica-se, neste sentido, à idéia de progresso e de ruptura com o passado.

**modo** (lat. modus: medida, maneira) 1. Na lógica aristotélica, o modo é a forma que um silogismo pode ter nas quatro figuras possíveis, levando-se em conta a quantidade (universal, particular) e a qualidade (afirmativa, negativa) das premissas que o compõem. Segundo as regras lógicas de inferência são 19 os modos válidos do silogismo.

2. Na metafísica. o modo é uma determinação de algo, podendo ser tomado como sinônimo de atributo ou qualidade. Ex.: modo de uma substância. "Quando digo (...) maneira ou modo. entendo por isso o mesmo que alhures denominei atributo ou qualidade" (Descartes).

**molinismo** Doutrina teológica pregada pelo jesuíta espanhol Luis de Molina (1535-1600), segundo a qual as ações e comportamentos humanos encontram-se submetidos a urna predestinação, mas conforme os méritos pessoais de cada indivíduo, já conhecidos por Deus antecipadamente. Sem negar o caráter sobrenatural da graça e da onipotência divina, o molinismo insiste na necessidade do esforço humano. Os molinistas foram adversários do \* jansenismo na querela sobre a graça e o \*livre-arbítrio.

momento Em seu sentido filosófico, o mo-mento (lat. momentum, contradição de movimenturn) significa cada uma das fases que podemos distinguir num desenvolvimento qualquer. Ao falar do "momento dialético", Hegel diz que "todas as coisas são contraditórias em si". O momento dialético consiste neste movimento, que é a passagem de urna coisa ao mesmo tempo ultrapassada e conservada a seu contrário. Ver dialética.

**mônada** (do lat. tardio, monas. do gr. menás: unidade) 1. Termo de origem provavelmente pitagórica, usado na filosofia antiga para designar os elementos simples de que o universo é composto. Platão aplica o termo mônada às idéias ou formas.

2. Este conceito é retomado ao início do pensamento moderno (\*Nicolau de Cusa, Giordano \*Bruno), vindo a ter um papel cent<sup>r</sup>al na metafísica de \* Leibniz. Para Leibniz. "a mônada é uma substância simples que faz parte das compostas; simples quer dizer sem partes (...) ora, onde não há partes, não há extensão, nem figura, pem divisibilidade possível. E as mó-nadas são os verdadeiros átomos da natureza. em uma palavra, os elementos de todas as coisas."

monadologia ou monadismo Teoria das mó-nadas, ou teoria que adota o conceito de mônada como conceito central. Erdmann adota esse termo como título da obra de Leibniz escrita em 1714, e por ele publicada em 1840. 0 termo era. entretanto, empregado já desde o séc.XVIII para designar a teoria das mónadas de Leibniz.

Mondolfo, Rodolfo (1877-1976) Filósofo italiano (nascido em Senigallia), mas radicado na Argentina a partir de 1938, Mondolfo, preocupado não com a "sistematicidade" da filoso-fia, mas com sua "problematicidade", tornou-se muito conhecido pelas relações que estabeleceu entre a filosofia e a história e, sobretudo, por sua volumosa obra de história da filosofia, notadamente do periodo da Antigüidade grega e do período moderno. Obras principais: O problema do conhecimento desde os présocráticos até Aristóteles (1940), Problemas e métodos da investigação on história da filosofia (1949), 0 infinito no pensamento da antiguidade clássica (1952). Arte, religião e filosofia dos gregos (1957), Guia bibliográfico da filosofia antiga (1960).

**monismo** (do grego monos: único) Diz-se de toda doutrina que considera o mundo sendo regido por um princípio fundamental único. Em outras palavras, doutrina segundo a qual o \*ser, que só apresenta uma multiplicidade aparente, procede de um único \*principio e se reduz a uma .única realidade constitutiva: a \*matéria ou o \*espírito. Por exemplo, há o monismo mecanicista dos materialistas (séc.XVIII), o monismo espiritualista e dialético de Hegel e o panteísmo de Espinosa. Quando se trata de Deus, criador do mundo a partir do nada (ex nihilo), a doutrina é uni \*teismo. Ao se referir a um princípio espiritual tido pela essência da realidade, temos uni \*espiritualismo. Se é a \*matéria (ou \*natureza) a realidade essencial e suprema de tudo o que existe. temos o \*materialismo ou \*naturalismo. Oposto a \*dualismo (dois princípios) e a \*pluralismo.

Montaigne, Michel Eyquem de (153 3-1592) O pensador francês Michel de Montaigne é conhecido por ter tomado, em relação às certezas e aos valores da Idade Média, uma posição nitidamente cética. Em seus Essais (Ensaios), nilo somente modernizou e enriqueceu a argumentação do ceticismo, mas mostrou a influência que os fatores pessoais, sociais e culturais exercem sobre as idéias. Com bastante argúcia e ironia, procura demolir as superstições, os erros e o fanatismo das opiniões que queriam impor-se como verdades. Constrói uma filosofia que, partindo do estoicismo. chega ao \*ceticismo e. em seguida. a nina forma de epicurismo. E conclui que só existem opiniões. Seu ceticismo é simbolizado pela questão: "O que sei?" Não podemos nem mesmo saber se nosso estado de vigília não é um estado de sonho. Toda a ciência, construída sobre nossas ilusões sensíveis, não tem maior valor do que essas ilusões. Moda verdade é relativa. Fica reduzida a zero a pre-tensão da criatura humana de atingi-la. Em pleno período das guerras de religião. Montaigne pro-cura desacreditar a intolerância da razão e de seus juízos para dar maior lugar à fé. caminho que nos conduziria à idéia de tolerância e de uma sabedoria pacifista. Prega uma moral da eficácia tranqüila, pois as paixões são fontes de violências e de fanatismos, isto é. de ruína e de intemperança. Sua moral não é a da indiferença. mas a do domínio de si na paz da alma e no desejo de ser útil.

Montesquieu (1689-1755) O moralista, pensador e filósofo francês Charles de Secondat, barão de La Brêde Montesquieu. é conhecido sobretudo por sua obra L'esprit des loic (O espírito das leis, 1748), na qual expõe sua concepção política e histórica e estuda a lógica interna do sistema das leis e das instituições em suas relações com as condições reais de sua existência histórica. As leis não são deduzidas de idealistas a priori nem tampouco são devidas à arbitrariedade dos homens: elas "constituem as relações necessárias que derivam da natureza das coisas". Ao demonstrar a ineticácia do absolutismo, propõe um sistema de governo em que o máximo de liberdade seja produzido quando os poderes públicos se controlam mutuamente graças à sua independência respectiva: o po-der legislativo, o poder executivo e o poder judiciário devem ser independentes uns dos outros, mas equilibrados entre si. Escapando a todos os messianismos, ele considera o "progresso" como a invenção da "mecânica político-administrativa" que funciona melhor no con-texto humano concreto. Com isso, já anuncia certa sociologia científica integrando o conheci-mento histórico, a geografia humana. a geografia econômica, a demografia. a psicologia etc. Embora O espírito das leis não tivesse um objetivo de ação prática, contribuiu bastante para a transformação da sociedade francesa entre 1750 e 1800. Há urna diferença entre a natureza de um governo e seu princípio, diz ele: a natureza de um governo é aquilo que o faz ser tal, ao passo que seu princípio é aquilo que o faz

agir. Antes da obra mencionada acima, Montesquieu já publicara Lettres persanes (Cartas per-sas), anonimamente (1721). e Considérations sur les causes de la grandeur des romains et de leur décadence (Considerações sobre as causas da grandeza dos romanos e de sua decadência), também anonimamente (1734).

Moore, George Edward (1 8 7 3 -1 9 5 8) Juntamente coin Bertrand Russell e Ludwig Wittgenstein. Moore é um dos fundadores da \*filosofia analítica na tradição anglo-saxônica, defendendo uma postura realista contra o idealismo hegeliano e o empirismo então dominantes na Grã-Bretanha. Propõe uma ética baseada na análise do conceito de "bem", e um realismo do "senso comum"contra as conseqüências céticas do empirismo. Professor na Universidade de Cambridge. exerceu grande influência sobre toda uma geração de artistas, intelectuais e políticos ingleses, dentre os quais se inclui o famoso "grupo de Bloomsbury". do qua] fizeram parte desde a escritora Virginia Woolf até o economista John Maynard Keynes. Sua principal obra é Principia ethica (1903). tendo escrito também inúmeros artigos sobre filosofia da linguagem. lógica. ética e teoria do conhecimento, depois reunidos em Philosophical Studies (1922) e Philosophical Papers (1959). Foi também por muitos anos (1921-1947) diretor da influente revista filosófica Mind.

**moral** (lat. moralis<sup>v</sup>. de mor-, Hnos: costume) 1. Em um sentido amplo, sinônimo de \*ética como teoria dos valores que regem a ação ou conduta humana, tendo um caráter normativo ou prescritivo. Em um sentido mais estrito, a moral diz respeito aos costumes, valores e normas de conduta específicos de urna sociedade ou cultura, enquanto que a ética considera a ação humana do seu ponto de vista valorativo e normativo, em uni sentido mais genérico e abstrato.

2. Pode-se distinguir entre uma moral do hem. que visa estabelecer o que é o bem para o homem — a sua felicidade, realização, prazer etc., e como se pode atingi-lo — e uma moral do clever, que representa a lei moral como um imperativo categórico, necessária, objetiva e universalmente válida: "0 dever é uma necessidade de se realizar uma ação por respeito à lei" (Kant). Segundo Kant. a moral é a esfera da razão prática que responde à pergunta: "O que devemos fazer?

**moralidade** (lat. moralitas) I. Qualidade de um indivíduo ou ato considerado quanto a sua relação com princípios e valores morais. Ex.: a moralidade de um determinado ato ou atitude. Oposto a imoralidade.

2. Conjunto de valores e princípios morais de uma sociedade. Ex.: defesa da moralidade. guardiães da moralidade.

**moralismo** 1. Concepção que atribui um papel central no sistema filosófico à moral, em termos da qual se define tudo o mais. Fichte, p. ex., chama sua doutrina de "moralismo puro"

2. Em um sentido pejorativo. supervalorização de uma moral tradicional, ou da letra dos princípios morais, em detrimento de seu espírito. Observância exterior aos princípios morais. "A verdadeira moral zomba da moral, que é sem regras" (Pascal). Oposto a imoralismo.

**moralista** (fr. moraliste) 1. Em um sentido genérico e. por vezes. pejorativo, indivíduo que defende a observância estrita de princípios da moral estabelecida.

2. São conhecidos como "moralistas" alguns autores franceses do século XVII como La Rochefoucauld. La Fontaine. La Bruyêre, que. em seus escritos sob a forma de aforismos ou de fábulas, analisam os costumes e práticas da sociedade, avaliando-os do ponto de vista moral e extraindo disso uma lição ou "moral".

More, Henry (1614-1687) Filósofo inglês da escola (platônica) de \*Cambridge. Obras principais: Psychoroia platônica. cm verso (1642), Philosophical poems (1647) e Divine dialogues (1668), na qual expóe seus pontos de vista religiosos e filosóficos.

Morin, Edgar (1921- ) Pensador original e fecundo, o francês (nascido em Paris) Edgar Morin começou a desenvolver sua reflexão sob a influência de Hegel. de Lukács e de Sartre, sobretudo acerca do materialismo dialético. Ao ser expulso do Partido Comunista Francês (1951) por criticar o marxismo "oficial". que mascara os verdadeiros problemas e se torna dogmático, Morin passou a defender a tese de uma totalidade "aberta" e de um pensamento "planetário", revendo e criticando todas as for-mas de dogmatismo. Procurou analisar a.s ciências, tanto humanas quanto natu<sup>r</sup>ais. cm sua inscrição numa cultura. numa sociedade. Numa história, sustentando que elas deveriam tomar consciência de seu papel na sociedade e dos princípios ocultos que comandam sua elucidação. No fundo, declara, "falta-lhes uma cons-ciência". E propugna por uma ciência com cons-ciência. Porque "é tempo de tomar consciência da complexidade de toda realidade física, biológica, humana, social, política e da realidade da complexidade". São insuficientes uma ciência privada de reflexão e uma filosofia puramente especulativa: "consciência sem ciência e ciência sein consciência são mutiladas e mutilantes" Obras principais: L'esprit du temps: essai sur lo culture de masse (1962), Marxisme et sociologie (1963). Introduction à une politique de 1 'homme (1965), Le paradigme perdu: la nature humaine (1973), La méthode. I — La nature de la nature (1977): il — La vie de la vie (1980): III — La connaissance de la con-naissance (1986). Science avec conscience (1982).

**MOrte** (lat. mors) 1. Em seu sentido filosófico, a morte sempre foi entendida como o desaparecimento ou cessação da existência humana, mas levando a se pensar o sentido da vida. Para Platão. "filosofaré aprender a morrer"; e a imortalidade da alma é "um belo risco a ser corrido". Para Epicuro. a morte é uma certeza, nias não constitui um mal nem deve ser temida, pois é a dissolução do ser total (alma e corpo). Pascal reconhece que estamos "todos condena-dos à morte". pois somos seres frágeis: mas somos os únicos seres a saber que morremos: nossa dignidade consiste em pensarmos a morte e a salvação. Kant faz da imortalidade da alma uni dos postulados indemonstráveis da razão prática (os dois outros são a existência de Deus e a liberdade: \*númeno).

2. Na filosofia existencial de Heidegger, a morte é o sinal da \*finitude e da individualidade humana que o homem precisa assumir para escapar da alienação de si e da banalidade do cotidiano: "A morte se desvela como a possibilidade absolutamente própria, incondicional e intransponii el". Cuntudo. "a limitação de nossa existência peia morte e sempre decisiva para nossa compreensão e nossa apreciação da vida". Assim. "aste I ni que designamos pela morte não signiica. para a realidade humana (\*Dessein), uni 'ser-terminado. mas um ser para o fim. que é o ser desse existente. 3. Conceitos: "Temer a morte. atenienses. não é outra coisa senão acreditar-se sábio, sem sê-lo, pois é crer que sabemos o que não sabe-mos" (Platão). "A crença na necessidade interna da

morte não passa de uma das numerosas ilusões que criamos para nos tornar suportável o fardo da existência ... no fundo, ninguém acredita em sua própria morte ou. o que dá no mesmo, em seu inconsciente cada um está persuadido de sua própria imortalidade'' (Freud). "A morte não é um acontecimento da vida. A morte não pode ser vivida" (Wittgenstein).

Morus, Tomás (1478-1535) O nome de To-más Morus — Thomas More\_ em inglês —, chanceler da Inglaterra, decapitado por ordem de Henrique VIII (1535) por contrariar seus designios, está associado á utopia. título de sua principal obra política (1516). \*Utopia quer dizer, literalmente, o "lugar nenhum". o "não-lugar". E uma cidade ideal. Nessa obra. Tomás Morus criticou as instituições inglesas. sous costumes e injustiças. Atacou a monarquia e o sistema econômico-político que levavam ao empobrecimento do povo por causa da organização feudal do trabalho e da propriedade privada. Enquanto o direito de propriedade for o funda-mento do edifício social, disse Morus, os pobres viverão no tormento e no desespero. Por isso, na cidade ideal, não haveria dinheiro nem propriedade privada. O interesse particular seria subordinado ao interesse geral. A igualdade seria total e o comunismo (comunidade dos bens) a regra. Mas "quem não trabalha não come", e Morus descreve minuciosamente os princípios de uma construção legislativa e social dessa cidade ideal. Tudo aí é repartido com tal eqüidade que ninguém é pobre. Ninguém possui nada em seu próprio nome. Mas todo mundo é rico. Assim, Tomas Morus foi o primeiro a conceber uma produção organizada no contexto de um Estado nacional. No mundo utópico que ele imaginou, a ciência seria posta a serviço da produção.

motor, primeiro Ver primeiro motor.

Mounier, Emmanuel (1905-1950) 0 filósofo francês (nascido em Grenoble) Emmanuel Mounier foi um apóstolo do \*"personalismo". Fundou em 1932 a revista Esprit como arma de combate de suas idéias. Em sua militância incansável, escreveu Manifesto a serviço cio per-

sonalisnro (1936). Revolução personalista e comunit6ria (1936), Liberdade sob condições (1946), O personalismo (1949), A esperança dos desesperados, póstumo (1953). Para ele, o personalismo não é um sistema, mas uma atitude e uma filosofia da existência. E um humanismo novo que acredita numa atividade vivida e inesgotável de autocriação, de comunicação e de realização no homem. Centrada na \*"pessoa", essa filosofia constitui uma negação do individualismo. uma recusa do niilismo emma rejeição do espírito de partido, convocando os homens a que "refaçam o Renascimento", que se engajem na realização de uma humanidade e de uma ordem social onde desabrochem os valores da pessoa. "O humanismo burguês é essencialmen te fundado no divórcio entre o espírito e a matéria, entre o pensamento e a ação"; ele é dominado pela mística do indivíduo. O capitalismo. dominado pelo espírito do dinheiro, isola os homens e instaura um regime politico-econômico injusto. O totalitarismo, fundado na centralização excessiva, substitui a mística do indivíduo pela mística da massa, negando a liberdade e a pessoa. A saída consiste em duas tomadas de consciência: o "despertar pessoal" e o "despertar comunitário".

**movimento** (do lat. movere: mover) 1. Na filosofia clássica. o movimento é um dos problemas mais tradicionais da \* cosmologia, desde os pré-socráticos, na medida em que envolve a questão da mudança na realidade. Assim, o \*mobilisme de Heráclito considera a realidade como sempre cm fluxo. A escola eleática por sua vez, principalmente através dos \*paradoxos de Zenão. afirma ser o movimento ilusório, sendo a verdadeira realidade imutável.

- 2. Aristóteles define o movimento como passagem de \*potência a \*ato, distinguindo: o movimento como deslocamento no \*espaço; como mudança ou alteração de uma natureza; como crescimento e diminuição; e como \*geração e corrupção (destruição).
- 3. Os filósofos definem o movimento do mesmo modo que os físicos, associando sempre \*tempo e espaço, e não como simples sinônimo de deslocamento: toda modificação, tudo aquilo que faz com que as coisas mudem, com que o mundo esteja ent permanente devir. No universo descrito pela física da relatividade. o movimento nada mais é do que a variação de posição de um corpo relativamente a um ponto chamado "referencial".

mundaneidade Termo que, no \*existencialismo, especialmente em Heidegger, caracteriza o próprio modo de ser do mundo; assim, a condição do homem é a de um ser "lançado" em um mundo já previamente constituído, a partir do qual sua experiência adquire sentido, e em relação ao qual deve estabelecer sua identidade.

**mundo** (lat. mundus) I. Na concepção clássica, o mundo é o sistema harmônico composto pela Terra e os astros. podendo esta noção ser generalizada para outros sistemas análogos que se suponham existentes. Em uma acepção geográfica, mais restrita, o mundo é a Terra, incluindo suas diferentes partes, o "velho mundo". o "novo mundo"; ou também pode caracterizar um período histórico, o "mundo antigo". Em um sentido mais amplo, o mundo é tudo aquilo que existe, o próprio universo; ou ainda, a Criação, o mundo como criado por Deus. Por extensão, o termo pode ser aplicado a um domínio específico do real. Ex.: o mundo físico, o mundo humano etc. Ver cosmo.

- 2. Mundo sensível: realidade material, constituída pelos objetos da percepção sensorial; mundo da experiência. Especialmente em Platão, o mundo sensível opõe-se ao mundo inteligível, do qual é cópia. Ver dualismo.
- 3. Mundo inteligível: mundo das idéias ou formas, em Platão entendido como tendo uma realidade autônoma, tanto em relação ao mundo sensível, do qual constitui o modelo perfeito, quanto ao pensamento humano, que no entanto o atinge pela dialética.
- 4. Mundo interior: no pensamento moderno, principalmente no racionalismo cartesiano, a \*consciência, a \*subjetividade, o \*pensamento, a \*mente, coin suas \*idéias e \*representações, aquilo que pertence ao sujeito pensante, em oposição ao mundo exterior.
- 5. Mundo exterio<sup>r</sup>, ou externo: a realidade material, objeto da percepção sensorial, considerada em oposição ao mundo interior.
- 6. Tanto em Platão quanto em Descartes, a doutrina da existência do mundo sensível em oposição ao mundo inteligível, ou do mundo interior em oposição ao mundo exterior, consiste em uma concepção dualista, que supõe a realidade como constituída por duas naturezas dis-tintas radicalmente, opostas e irredutíveis. A principal dificuldade dessas doutrinas será explicar a relação entre essas duas naturezas.
- 7. Mundo da vida (Lebenswelt): termo utilizado por l-lusserl e pela fenomenología para designar o mundo da experiência humana, con-siderado, no entanto, anteriormente a qualquer tematização conceitual. O "mundo da vida" é, assim, aquilo que se aceita, que se torna como dado. como pressuposto, constituindo nossa experiência cotidiana. "Prata-se do real em seu sentido pré-teórico, pré-reflexivo.

Mundo corno vontade e representação, O (Die Welt als [Ville und Vorstellung) Obra mais importante de Schopenhauer, publicada em 1819. na qual expõe sua filosofia da \*vontade como fundamento da \*representação. Toda nos-sa vida é comandada pelo princípio metafísico do "querer-viver" (tendência, desejo, vontade) situado na origem de todas as formas de existência e concebido como a essência do universo. Por isso, o mundo não é somente "representado" na aparência, mas existe como "vontade". E como "vontade" é um poder cego, trabalhando sem objetivo, o mundo é absurdo.



nacionalismo Doutrina política que atribui à nação um valor absoluto, considerando unia determinada nação como superior às outras, valorizando tudo o que é nacional em detrimento do que é estrangeiro. Xenofobia.

nada (do lat. (res) nata: coisa nenhuma)
1. Em um sentido genérico, o não-ser, aquilo que não é, não existir, a ausência do ser.
2. Para o existencialismo, limitação do ser, origem da negação. "O nada não é o oposto indeterminado do existente, mas se revela como componente do ser do existente" (Heidegger, Ser e tempo). Segundo Sartre, "o ser não tem necessidade do nada para se conceber ... mas, ao contrário, o nada que não é só poderia ter unia existência emprestada: é do ser que toma o seu ser ... o desaparecimento total do ser não seria o advento do reino do não-ser, ao contrário, seria o desaparecimento concomitante do nada: só há não-ser na superfície do ser" (O ser e o nada).

nadificar (tradução do fr. néantiser) Termo criado por Sartre (néantiser) para designar, em uma perspectiva fenomenológica. o ato pelo qual a \*consciência elimina ou deixa de lado tudo aquilo que não é objeto de sua \*intenção imediata, tudo aquilo que não é "visado" por ela diretamente. Essa noção é utilizada na explicação da \*imaginação: "a imagem deve conter em sua estrutura uma tese `nadificadora'. Ela se constitui como imagem colocando seu objeto como existindo em outro lugar, ou mesmo não existindo". Ver fenomenologia; intencionalidade; visada.

Nagel, Ernest (1901-1985) 0 filósofo Er-nest Nagel nasceu na Tcheco-Eslováguia. Radi-

cado desde cedo nos Estados Unidos, aí desenvolveu, sob a influência do positivismo lógico, seus estudos de filosofia da ciência, dando des-taque aos estudos da natureza e das formas da explicação científica. Seu pensamento, de cunho naturalista, privilegia o poder da razão, pois a razão é "soberana", não apenas especulativa, mas também crítica. Considerando a filosofia como um "comentário crítico sobre a existência", Nagel elabora seu pensamento de modo rigoroso, mas sempre situando os problemas em seu contexto filosófico mais amplo. Obras principais: An Introduction to Logic and Scientific Method (1934), The Structure of Science: Problems in the Logic of Scientific Explanation (1961), Teleology Revisited and Other Essays in the Philosophy and History of Science (1979).

Natorp, Paul (1854-1924) Filósofo alemão (nascido em Dusseldorf); neokantista da escola de Marburgo, sua preocupação fundamental era com a pedagogia social. Obras principais: A teoria cartesiana do conhecimento (1882), A doutrina das idéias de Platão (1903), Pedagogia social (1915). Ver neokantismo.

natural (lat. naturalis) 1. Em um sentido genérico, relativo à natureza, que procede da natureza, que está de acordo com as leis da natureza. Ex.: alimento natural, talento natural. Oposto a adquirido, artificial, sobrenatural.

- 2. Direito natural: que se origina da natureza humana, em contraste com o direito positivo, que resulta das decisões dos legisladores.
- 3. Nuimero natural: o número inteiro (da série 0, 1, 2, 3....) em oposição aos números racionais (frações), irracionais (ex.:'—) etc.
- 4. Ciências naturais: designação tradicional das ciências da natureza, as ciências físicas e biológicas. Oposto a ciências formais, ciências humanas e sociais.

naturalismo Concepção filosófica que não admite a existência de nada que sepa exterior à \*natureza, reduzindo a realidade ao mundo natural e a nossa experiência deste. O naturalismo recusa, portanto, qualquer elemento sobrenatural ou princípio transcendente. Mesmo a moral deveria basear-se nos princípios que regem a natureza, tomados como fundamentos das regras e preceitos de conduta, tal como, p. ex., no \*epicurismo e no \*estoicismo.

natureza (lat. natura, de natos, particípio passado de nasci: nascer) 1. 0 mundo físico, como conjunto dos reinos mineral. vegetal e animal, considerado como um todo submetido a leis, as "leis naturais" (em oposição a leis mo-rais e a leis políticas). As forças que produzem os fenômenos naturais. Em um sentido teológico, o mundo criado por Deus. Opõe-se a cultura. no sentido daquilo que é criado pelo homem. que é produto de uma obra humana. Opõe-se também a sobrenatural, aquilo que transcende o mundo físico, que lhe é externo.

- 2. Natureza de um ser: sinônimo de \*essência; conjunto de propriedades que definem uma coisa. Ex.: "Sou uma substância cuja essência ou natureza é pensar" (Descartes).
- 3. Tudo aquilo que é próprio do individuo, aquilo que em um ser é inato e espontiinco. Ex.: a inteligência como um dom da natureza ou um dom natural.
  - 4. Estado de natureza: hipoteticamente, o estado em que viviam os seres humanos, sem leis, antes de se organizarem cm

sociedade. Segundo Hobbes, seria o domínio da anarquia e do conflito, "a guerra de todos contra todos". Segundo Rousseau, o estado do "bom selva-gem", a pureza originária do homem. "O homem nasce bom, a sociedade o corrompe."

- 5. Nas éticas estóica e epicurista, a natureza é o fundamento dos princípios morais. O ser humano faz parte do mundo natural, sendo que os preceitos morais em que se deve basear a conduta humana consistem em reproduzir a harmonia do próprio cosmo, atingindo assim o homem o equilíbrio que haveria na natureza.
- 6. Filosofia da natureza: classicamente. a cosmologia. Estudo dos princípios e leis que governam o mundo natural, p. ex.. a causalidade. Em Kant, a filosofía teórica, o conhecimento racional da realidade baseado em conceitos, em oposição àfiloso/ia prática, o domínio da moral e dos valores,

**Necessário** (lat. necessarius) Diz-se daquilo que não pode ser de outra maneira, que possui uma \*necessidade que não se pode conceber como não existindo. Ex.: Deus é o ser necessário. "Sinto que poderia mio ter existido ... não sou portanto um ser necessário" (Pascal, Pensa-mentos).

necessidade (lat. necessitas) Característica daquilo que é \*necessário, admitindo as seguintes acepções:

Necessidade física: determinação de um encadeamento causal. relação em que uma mes-ma causa determina sempre um mesmo efeito. Trata-se da necessidade tal qua { existe no mundo físico, material. Ver causalidade; determinismo.

- 2. ,Aecessidade lógica: é necessária a \*pro-posição cuja contraditória implica a \*contradição, seja em termos absolutos, seja dependendo de certos pressupostos do universo de discurso. "E necessário que todo objeto seja igual a si mesmo" (lei da identidade). Ier modalidade; verdade.
- 3... cessidade metafísica: o \*ser necessário ë aquele que não depende de nenhuma outra causa ou condição para existir. P.ex.. Deus, segundo Descartes: a \*substância, segundo Espinosa. Oposto a contingência.
  - 4. : Aecessidade ética: obrigação expressa por um \*imperativo categórico. Dever que resulta cia \*lei moral.
- 5. Em Kant, a necessidade é uma das três categorias da modalidade, resultando da união da possibilidade corn a existência (Crítica da razão pura).
- 6. Hume, e em geral os céticos, argumentam que a necessidade é apenas resultado de nossa forma habitual de perceber o real, projetando-se sobre este, sendo portanto de natureza meramente psicológica.

Nédoncelle, Maurice (1905-1975) Filósofo francês vinculado à tradição espiritualista e personalista\_ elaborou um pensamento conferindo um estatuto metafísico ao \*personalismo. Preocupado essencialmente com o estudo da nature/a humana, defendeu a tese segundo a qual a consciência pessoal se constitui num movimento de reciprocidade de consciências: é na relação direta de duas consciências que se experimenta a verdadeira reciprocidade, porque, "para além da amizade, começa a multidão". O eu e o tu formam um nós que os une distinguindo-os: a comunicação total das consciências é possível. Mas o eu e o tu se fundem em Deus, pois Ele é o criador e o animador de cada consciência. A filosofia cristã de Nédoncellc pode ser caracterizada como um "idealismo voluntarista e personalista" aberto à comunicação intersubjetiva com os outros e com Deus. Obras principais: La reciprocité des consciences: Essai sur la nature de la personne (1942). Vers une philosophie de l'amour et de la per-sonne (1946), Conscience et logos: Horizons et méthode d'une philosophie personnaliste (1961), Intersubjetivité et ontologie: Le défi personnaliste (1974).

Needham, Joseph (1900-) Bioquímico c embriologista inglês, a partir de 1942 tornou-se um dos maiores historiadores da cultura chinesa, preocupando-se sobretudo com a história da civilização chinesa e de sua ciência. Comparou a ciência chinesa com a ocidental, concluindo que a China não produziu a revolução científica moderna porque, socialmente, as condições não eram favoráveis, enumerando uma série de fa-tores: ausência da idéia de um Deus criador. inexistência de uma concepção de \*lei da natureza, predomínio de um sistema feudal e de uma burocracia administrativa, incipiência da classe de comerciantes. Estes fatores explicam por que seu pensamento cultural e filosófico era pouco apto para suscitar um pensamento mecanicista como o que se encontra na origem da ciência moderna. Principais obras: A ciência chinesa e o Ocidente (1969), vários volumes.

**negação** (lat. negatio) 1. Ato de negar urna \*proposição. Segundo a lógica tradicional, cada proposição tem apenas uma negação, portanto uma proposição afirmativa e sua negação são contraditórias. Como só se admitem dois valores de verdade (o verdadeiro e o falso), se uma proposição afirmativa é verdadeira, sua negação será falsa, se uma proposição negativa é verdadeira, a afirmação correspondente será falsa. Ver oposição.

- 2. Distinguem-se geralmente em lógica dois tipos de negação. A negação externa é aquela em que a totalidade da proposição é negada: Nenhum homem é imortal. A negação interna é aquela em que se nega apenas o predicado: Algumas rosas não são vermelhas, ou Há rosas não-vermelhas.
- 3. 0 princípio lógico da dupla negação estabelece que qualquer proposição implica ou é implicada pela negação de sua negação; ou seja, a dupla negação (- p) equivale à afirmação (p).
- 4. No \*existencialismo de Sartre, a negação é a "recusa da existência". "Toda negação é determinação. Isto quer dizer que o sér é anterior ao nada e o funda" (Sartre, O ser e o nada).

**negatividade** Na filosofia hegeliana, trata-se de um momento da dialética, o contrário da identidade absoluta; a contradição vista como princípio do movimento de diferenciação pelo qual o espírito manifesta a verdade.

**neocriticismo** Doutrina renovada do criticismo de Kant formulada pelo filósofo francês Charles \*Renouvier e seus seguidores. Rejeita os números de Kant, restringindo o conhecimento aos fenômenos constituídos pelas categorias a priori.

**neokantismo** (al. Neukantianismus) Movi-mento de retomada da filosofia kantiana no pensamento alemão do séc.XIX, iniciado por Otto Liebmann (1865), que propôs uma "volta a Kant", opondo-se à filosofia romântica e aos grandes sistemas metafísicos então predominan-tes. e interpretando a filosofia sobretudo como tarefa critica. São duas suas principais ramificações: I ) a escola de barburgo (Hermann Cohen, Paul Natorp, Ernst Cassirer), que enfatiza sobre-tudo a teoria da ciência e a problemática do conhecimento; e 2) a escola de Baden (Wilhelm Windelband, Heinrich Rickert), que privilegia a filosofia prática e a questão dos valores. Ernst Cassirer foi um dos principais representantes do neokantismo na filosofia do séc.XX. Embora inicialmente ligado à escola de Marburgo, notabilizou-se por seu interesse pela filosofia da cultura e pela antropologia filosófica, considerando o homem corno um "animal simbólico". O neokantismo teve também grande influência na França (O. Hamelin, C.

Renouvier) e na Espanha (Ortega y Gasset, Manuel García Mo-rente). Ver kantismo.

**neoplatonismo** Corrente filosófica do séc.III da era cristã, fundada por Amônio Sacas e divulgada por Plotino e seus seguidores Porfírio. lâmblico e Proclo (séc.V). O neoplatonismo se caracteriza por uma interpretação espiritualista e mística das doutrinas de Platão, com influência do estoicismo e do pitagorismo. Segundo o neoplatonismo, o real é constituído por três hipóstases — o Uno, a Inteligência (Nous) e a Alma, sendo que as duas últimas procederiam da primeira por emanação. E considerado um sistema um tanto obscuro, embora tenha tido grande influência no início da formação do pensamento cristão, sobretudo devido a seu espiritualismo.

**neopositivismo** Movimento filosófico contemporâneo, também conhecido como fisicalismo, empirismo lógico e positivismo lógico, e característico do \*Círculo de Viena. Ver fisicalismo.

**neotomismo** Doutrina filosófica que toma por base o pensamento de Tomás de Aquino, adaptando-o, quando necessário, para levar cm conta as descobertas científicas e os problemas específicos do mundo moderno. Mais contemporaneamente, inspirou-se na Encíclica Aeterni Patris (1879) do papa Leão XIII, que inaugurou o neotomismo oficial. Seu principal representante neste século foi o filósofo francês Jacques Maritain (1882-1973).

**Neurath**, **Otto** (1882-1945) Filósofo austríaco (nascido em Viena), um dos fundadores do \*Círculo de Viena, Neurath tornouse um dos mais ardorosos defensores e propagadores dos ideais do \*positivismo lógico ou fisicalismo, tentando aplicar os ideais do positivismo lógico aos problemas sociais. Foi o mais ativo organizador do chamado "movimento para a ciência unificada" e o principal promotor dos Congressos para Unidade da Ciência (1929-1939) e da International Encyclopaedia of Unified Science. Obras principais: O desenvolvimento do Circulo de Viena e o futuro do empirismo lógico (1935), Ciência unificada como integração enciclopédica (1938) e Fundamentos da ciência social (1944).

**neutralidade** (do lat. medieval neutralizas) 1. Em um sentido geral, isenção, imparcialidade, recusa a tomar partido em relação a posições opostas ou em conflito.

- 2. Em um sentido mais específico, as concepções que defendem a neutralidade das teorias científicas defendem a idéia de que essas teorias devem ser neutras quanto à constituição da realidade em si mesma, ou seja, não devem partir de nenhum pressuposto ontológico.
- 3. Ém \*epistemologia, discute-se contemporaneamente a pretensa neutralidade do conheci-mento científico. A \*ciência seria neutra na medida em que é fatual, descritiva, isto é, preocupa-se com a descrição e a explicação dos fenômenos, sem emitir juízos de \*valor, sem fazer prescrições. Porém, deve-se reconhecer que o conhecimento científico, situado em um contexto histórico-social, corresponde a interesses. valores. preconceitos, dos próprios indivíduos e grupos que produzem esse conhecimento e da sociedade que os aplica e utiliza. A ciência não estaria assim imune a elementos ideológicos. não poderia ser neutra
- 4. 0 princípio da neut<sup>r</sup>alidade científica é o princípio segundo o qual os cientistas estariam isentos c imunes, em nome de sua \*racionalidade objetiva. de formular todo e qualquer juízo de valor. de manifestar toda e qualquer preferência pessoal e, conseqüentemente, de ser responsáveis pelas decisões políticas relativas ao uso de suas descobertas.

Newton, Isaac (1642-1727) Matemático e físico inglês, professor na Universidade de Cam-bridge. Newton pode ser considerado o criador da física moderna, devido à formalização que efetuou da mecânica de \*Galileu, à formulação da lei da gravidade, e a suas pesquisas em ótica e sobre a natureza da luz. A contribuição de Newton à física levou ao amadurecimento da concepção de ciência moderna inaugurada por Francis Bacon, Galileu e Descartes. Sua mecânica é a primeira formulação elaborada de uma teoria geral unificada do movimento, aplicando-se não só ao movimento de um corpo na superfície da Terra como ao movimento dos corpos celestes, tendo como princípio básico a lei da gravitação universal. Newton empregou com sucesso o formalismo matemático na construção de sua teoria física, ao mesmo tempo defende u a necessidade e a importância do método experimental. Foi grande a influência de Newton no desenvolvimento da ciência, podendo-se considerar que sua física fornece um \*paradigma de ciência que irá vigorar praticamente até o período contemporâneo, tendo também grande influência na filosofia. As implicações da mecânica de Newton tiveram grande impacto na filosofia dos empiristas ingleses. sobretudo em Locke, que pretende explicar o conhecimento huma-no do mundo natural levando cm conta a nova descrição desse mundo formulada por Newton. Kant considerava a física de Newton um modelo de ciência desenvolvida e acabada, devendo servir de inspiração à filosofia e às demais ciências. Foi célebre sua controvérsia com Leibniz sobre quem teria sido o inventor do cálculo infinitesimal, podendo-se supor, no entanto, que o trabalho de ambos foi simultâneo e independente. Sua obra mais famosa, em que expõe seu sistema, intitula-se Principia A4athematica (1687). Além de suas notáveis contribuições à física, Newton teve também grande interesse por questões as mais diversas, incluindo a alquimia e a teologia.

Nicolau de Cusa (1401-1464) Filósofo e teólogo cuja obra teve grande influência no Renascimento e no surgimento do pensamento moderno. Nasceu na Alemanha, tendo exercido importantes funções na igreja e chegado a bispo e cardeal. Sua obra mais conhecida, De docta ignorantia (1440), de inspiração neoplatônica, formula uma "teologia negativa', segundo a qual o conhecimento de Deus é. em última analise, impossível, e todo o conhecimento é conjetural, sendo apenas uma "douta ignorância", devendo assim dar lugar à intuição e à especulação. Em sua cosmologia atacou o geocentrismo ptolomaico, defendendo um espaço infinito ou indefinido e abrindo caminho para a astronomia copernicana e para a ciência nova do período moderno.

Nicole, Pierre (1625-1695) Moralista francês (nascido em Chartres) e jansenista, Pierre Nicole envolveu-se em controvérsias teológicas fervorosas. Escreveu Essais de morale (1671-1678) e duas obras em colaboração com Antoine \*Arnauld: Logique de Port-Roya/. ou Art de Penser (1662) e La perpétuité de la foi (1669-1679). Ver jansenismo.

Nietzsche, Friedrich (1844-1900) Filósofo alemão (nascido na Prússia). Nietzsche é um dos pensadores mais originais do séc.XIX e um dos que mais influenciou o pensamento contemporâneo, sobretudo na Alemanha e na França. Estudou nas

Universidades de Bonn e Leipzig,

tornando-se cm 1868 professor de filologia grega na Universidade de Basiléia (Suíca). Em 1879, sentindo-se doente, abandonou a vida acadêmica, empreendendo uma série de viagens pela Suica, Itália e sul da Franca, Em 1889, sofreu uma crise de loucura da qual não se recuperou até a morte. Nietzsche iniciou sua obra através de uma reflexão sobre a cultura grega e sua influência no desenvolvimento do pensamento ocidental. Identificou aí dois ele-mentos fundamentais: o espírito \*apolíneo, re-presentando a ordem, a harmonia e a razão; e o espírito dionisíaco, representando o sentimento, a acão, a emoção; em nossa tradição cultural o espírito apolíneo teria triunfado sufocando tudo que é. na expressão de Nietzsche, "afirmativo da vida'. Sua filosofia possui um caráter assis-temático e fragmentário, correspondendo à sua maneira de conceber a própria atividade filosófica: seu pensamento desenvolveu-se em um sentido mais poético e crítico do que teórico e doutrinário. Formula uma crítica profundamente cáustica c radical aos valores tradicionais da cultura ocidental, que considera decadentes, ao conservadorismo e à visão de mundo burguesa, ao cristianismo, enfim, a toda uma forma de vida que considera contrária à criatividade e à espontaneidade da natureza humana. A tarefa da filosofia deveria ser assim a de libertar o homem dessa tradição, anunciando uma nova era, uma nova forma de pensar e agir. através da "trans-mutação de todos os valores". Nietzsche enfatiza o apelo aos mitos primitivos dos povos, ao heroísmo e à vontade humana, bem como às manifestações artísticas que expressam esses valores. Sua exaltação inicial da música de Wagner, com quem se envolveu posteriormente em polêmica, e dos mitos originários do povo ale-mão permitiu que a ideologia nazista, mais tarde, tentasse se apropriar de seu pensamento. Foi profunda a influência de Nietzsche no pensa-mento contemporâneo. na filosofia e na literatura na discussão da decadência e da crise da cultura ocidental em nossa época, bem como na obra do filósofos como \*Heidegger e, mais tar-de, \*Foucault e \*Deleuze. Suas principais obras são: O nascimento da tragédia (1872), A filoso-fia na época da tragédia grega (1873), A gaia ciência (1882). \*Assim falou Zaratustra (1883-1885), Além do bem e do mal (1886), A genealogia da moral (1887), O caso Wagner (1888), O crepúsculo dos ídolos (1889), A vontade de poder, póstuma (1911).

niilismo (do lat. nihil nada) 1. Doutrina filosófica que nega a existência do \*absoluto. quer como verdade, quer como valor ético.

- 2. Termo empregado por Nietzsche para de-signar o que considerou como o resultado da decadência européia, a ruína dos valores tradicionais consagrados na civilização ocidental do século XIX. Caracteriza-se pela descrença em um futuro ou destino glorioso da civilização. opondo-se portanto à idéia de progresso: e pela afirmação da "morte de Deus". negando a crença em um absoluto. fundamento metafísico de todos os valores éticos, estéticos e sociais da tradição. O niilismo nietzschiano deve. no entanto, levar a novos valores que sejam 'afirmativos da vida", da vontade humana. superando os princípios metafísicos tradicionais c a "moral do rebanho" do cristianismo e situando-se "para além do bem e do mal".
- 3. 0 escritor russo Ivan Turgueniev usou a palavra "niilismo" em seu romance Pais e filhos, dando-lhe o novo significado de "ação revolucionária de iniciativa e cooperação de intelectuais", em reação à autocracia russa\_ e recomen-dando a utilização do terrorismo para modificar o regime econômico, social e político da Rússia.

**nirvana** (palavra sánscrita: evasão da dor) Noção budista designando o estado de libertação espiritual, o estado supremo do espi<sup>r</sup>ito. de total renúncia ao querer-viver. de aniquilamento da existência pessoal, pelo qual o eu individual se funde na existência universal e se torna. virtual-mente, um Buda. Trata-se de um estado de ausência, não de um puro nada. Por extensão, o nirvana designa, na filosofia de \*Schopenhauer, a renúncia ao \*querer-viver e a serenidade que daí resulta: a vida é apenas \*ilusão e vaidade. Ver budismo.

noema/noese (do gr. noein: pensar) Na fenomenologia husserliana, que analisa o vivido da consciência, o noema é esse algo de que a consciência tem consciência: e a noese se identifica com a própria \*visada da consciência. Assim, a noese é o ato mesmo de pensar. e o noema é o objeto desse pensamento. Na operação do pensamento. não há noese sem noema. Portanto. ninguém pensa sobre o nada.

nominalismo (lat. nominales, de noinenn nome) I. Corrente filosófica que sc origina na filosofia medieval. interpretando as ideias gerais

ou \*universais como não tendo nenhuma existência real\_ seja na mente humana (enquanto conceitos). seja enquanto formas substanciais (\*realismo), nias sendo apenas signos lingüísticos. palavras. ou seja. nomes.

- 2. 1-lá várias formas de nominalismo na história da filosofia. \*Roscelino de Compiègne (séc.XI) é considerado o autor da célebre fórmula segundo a qual os universais seriam apenas 'latus voeis. sons vocais. sem nenhuma realidade alem desta, e tido como o fundador do nominalismo. Ao final do periodo medieval, \*Guilherme de Ockham foi o principal defensor do nominalismo. O \*empirismo inglês, sobretudo com \*Ilobbes. defende igualmente o nominalismo. no sentido dc que os termos gerais designam apenas generalizações de propriedades comuns aos objetos particulares, não havendo nenhuma realidade específica que corresponda a essas generalizações. \*Condillac também apóia o nominalismo, afirmando que "uma idéia geral e abstrata em nosso espírito é apenas um nome". Essa posição tem conseqüências importantes para a filosofia da ciência; o próprio Condillac considera que "a ciência é apenas uma lingua-gem hem-feita". antecipando uma tese adotada depois pelo \*neopositivismo. O \*convencionalismo cm teoria da ciência pode ser considerado uma forma de nominalismo.
- 3. Para o nominalismo científico, ponto de vista epistcmológico datando da segunda metade do séc.XIX. a ciência não descreve o mundo tal como ele é, pois apenas constrói um discurso coerente e puramente convencional sobre o mundo.

**norma** (lat. norma: esquadro) Regra em relação à qual pode-se emitir uni juízo de valor, servindo portanto para estabelecer um padrão e prescrever uma determinada ação ou conduta, o que peru te distinguir entre o certo e o errado, e, no plano ético, entre o bom e o mau, o justo e o injusto.

normativo O adjetivo "normativo" refere-se não ao que c conforme a uma prescrição, mas ao que constitui uma norma ou tem relação com ela. Assim, "roubar é um mal" é um julgamento normativo. pois constitui o enunciado, não de uma constatação. nias de uma norma. A lógica, a moral e a estética são chamadas de "ciências normativas" pelo teto de constituírem conjuntos de prescrições relativamente aos quais podemos decidir se algo é verdadeiro ou falso, bom ou mau, belo ou feio.

**nous** 1. Termo grego que pode ser traduzido por "mente", "espírito" ou "inteligencia", e do qual se derivam os termos \* "noese" e \* "noema". Em Platão (República, V), designa a parte racional da alma, e em Aristóteles (Tratado da alma, III, 6; Ética a Nicômaco. VI, 6) refere-se à razão intuitiva, capaz de captar de modo direto os primeiros princípios. Sobretudo no \*neoplatonismo,

esta noção adquire um papel central no desenvolvimento de uma filosofia espiritualista. Em Plotino, o Nous ou Intelecto é a segunda \*emancipação (hipóstase), originária do Uno, que dá origem à Alma do Mundo (Enéades, V).

2. Opõe-se geralmente ao conceito de nous, razão intuitiva, capacidade de acesso direto, imediato, ao real, o de \*dianoia, razão discursiva, que procede por meio de definições e demonstrações.

Nova Academia Escola de filosofia da Gré-cia antiga, representando a fase cética do pensa-mento da \*Academia fundada por Platão (388 a.C.). A Nova Academia foi fundada por Arcesilau (316-321 a.C.) e foi adiante com Carnéades (c.215-129 a.C.) O seu sistema filosófico inspira-se no lema socrático "Só sei que nada sei", para atacar o dogmatismo dos estóicos e defender uma concepção segundo a qual a certeza é impossível; portanto. devemos suspender nosso juízo sobre as coisas, podendo apenas nos aproximar progressivamente da verdade. ter platonismo; ceticismo.

Novo espirito científico, O (Le nouveau es-prit scientifique) Obra de Gaston Bachelard (1934), na qual funda seu "novo racionalismo", instaurando uma ruptura entre o conhecimento comum e o conhecimento científico: "Ao candidatar-se à cultura científica, o espirito nunca é jovem. E até mesmo bastante velho, pois tem a idade de seus preconceitos. Ter acesso à ciência é rejuvenescer-se espiritualmente, é aceitar uma mutação brusca que deve contradizer um passado... Para um espírito científico, todo conhecimento é uma resposta a uma questão. Se não houver questão, não pode haver conheci-mento científico. Nada é óbvio, nada é dado. Tudo é construído." E nesta obra. que terá grande influência no desenvolvimento da cpistemologia e do estudos do história da ciência no

pensamento contemporâneo. que Bachelard introduz o conceito de \*corte epistemológico.

Novos ensaios sobre o entendimento humano (it ouveaux essais sur I 'entendement humain) Obra de \*Leibniz, publicada postumamente cm 1750. e escrita nos primeiros anos do séc. XVIII. que consiste em um comentário detalhado sobre os \*Ensaios sobre o entendí-mento humano de .lohn \*Locke. Trata-se de um diálogo entre Filaleto, que representa Locke, e Teófilo. que representa o próprio Leibniz, contrapondo-se assim o empirismo e o racionalismo. Em sua crítica ao empirismo, Leibniz ataca sobretudo a concepção de Locke da mente corno tábula rasa e da origem das idéias na experiência sensível. Enviou sua obra a Locke que se recusou a polemizar coin ele e, após a morte de Locke em 1704. Leibniz desistiu de publicar o diálogo.

"novos filósofos" Nome dado em 1977, em Paris, pela revista Les Nouvelles Littéraires, a urna corrente de pensamento filosófico-política, liderada por Bernard-Henri Lévy, que suscitou através da imprensa. do rádio e da televisão, a polémica questão de uma nova figura da "verdade", que seria a expressão (conforme os meios de comunicação) de uma "nova filosofia". Esse grupo de pensadores tendo em comum a juventude. o mesmo itinerário intelectual e político (assistiram aos cursos de Althusser e de Lacan, participaram das lutas de maio de 68), decepcionado com uma "revolução" frustrada, cansado das ideologias marxistas e de suas certezas, desenvolveu uni conjunto de idéias que sacudiu o pensamento filosófico e político francês durante certo tempo. Os principais representantes desse movimento são: Jean-Paul Dollé (nascido em 1939), tendo publicado Le désir de révolu-lion (1972), loies d'accès au plaisir (1974), La haine de la pensée (1976); André Glucksman (nascido em 1937): La cuisinière et le mangeur d'hommes (1975). Les Maîtres penseurs (1977); Bernard-1 Icnri Lévy (nascido em 1949): La barbaric è visage humain (1977); Jean-Marie Benoist (nascido em 1942): Tyrannie du Logos (1975). Uma das principais preocupações desses filósofos consistiu cm questionar certos chavões do marxismo muito un voga: - luta de classes", "ditadura do proletariado". "perspectiva do comunismo"\_ "revolução cultural" etc. Além de criticarem o dogmatismo dos socialistas, apresentaram uma visão pessimista da política: consideraram a política como ilusão e o saber da revolução como desejo de poder. Tomaram consciência de que, por detrás do marxismo, encontrava-se o "Gulaq". Demonstaram uma atitude de desconfiança em relação à ciência e afirmaram uma cumplicidade profunda entre Saber e Poder. A verdadeira questão a ser discutida seria a da autoridade do Poder pelo fato de uma pretensão ao Saber. Enfim, para esses filósofos, não somente Deus está morto, mas a política está morta, a ilusão da sociedade reconciliada está morta, a história é apenas um lálso sentido e devemos ter a sensibilidade de pensar os escombros que somos de nossa sociedade. Ao questionarem Marx. a partir do Gulag. e ao demonstrarem certa complacência pelo liberalismo, pregaram um retorno a um certo "espiritualismo" conservador e, para muitos, reacionário.

**Novunz organnnz** Obra de Francis \*Bacon (1627), cujo título já representa seus objetivos, fundamentação de um novo \*método científico e defesa da \*lógica indutiva, uma vez que se contrapõe ao Organon. o conjunto de tratados de lógica e método científico de \*Aristóteles. Bacon procura mostrar que a \*verdade, na \*ciência, surge da união da \*experiência e da \*razão, segundo um processo que constitui o ponto de partida do método experimental. Pre-cisamos antes de tudo libertar-nos de nossos preconceitos ou \*ídolos. Estes elementos pertur-

badores do conhecimento serão eliminados graças ao método indutivo. O interesse da ciência não é somente especulativo ou contemplativo. Importa. antes de tudo. estender o poder do homem sobre a natureza através da aplicação do saber científico na \*técnica. Para tanto, o homem precisa conhecer as leis que regem o uni-verso, pois "só vencemos a natureza obedecendo-lhe". Esta obra teve grande influência no desenvolvimento da concepção empirista de ciência experimental e foi um dos pontos de partida de discussão do problema do método científico no pensamento moderno.

**númeno** (al. noumenon, do gr. nooumenon: o que é apreendido pelo pensamento) Na filosofia de Kant, termo que designa a realidade considerada em si mesma — a coisa-em-si (Ding-ansich). independentemente da relação de conhecimento, podendo apenas ser pensada, sem ser conhecida. Opõe-se a \*fenômeno, que designa o objeto sensível precisamente como objeto da experiência. O númeno é assim a causa externa da possibilidade do conhecimento, embora seja, enquanto tal, por definição, incognosclvel. "Se admitimos a existência de coisas que são simplesmente objetos do entendimento, e que por-tanto podem darse como tais a uma intuição, sem que esta possa ser uma intuição sensível, deveríamos chamar essas coisas de númenos" (Kant. ('Titica da razão pura).



**Objetivação** Ato de tomar como \*objeto real uma \*imagem, como em uma alucinação. Segundo as concepções do empirismo associacionista na psicologia, a objetivação é a operação pela qual a \*consciência exterioriza suas sensações e as imagens que forma, tomando-as como objetos e situando-as espacialmente.

Objetividade 1. Característica daquilo que existe independentemente do \*pensamento. Opõe-se a subjetividade.

- 2. Na filosofia kantiana, característica do conhecimento \*objetivo, ou seja, aquilo que o \*entendimento, com base nos dados da sensibilidade, constitui como \*objeto da \*experiência.
- 3. Em um sentido epistemológico, tentativa de constituir uma \*ciência que se afaste da sensibilidade e da subjetividade, baseando suas conclusões em observações controladas, em verificações, medidas e experimentos, cuja valida-de seja garantida pela possibilidade de reproduzi-los e testá-los. Essa objetividade, entretanto, é sempre relativa às condições de realização desses experimentos e verificações, sem ter pre-tensão a um conhecimento absoluto ou definitivo. Ver neutralidade.

**Objetivismo** 1. Em teoria do conhecimento e filosofia da ciência, concepção característica sobretudo do \* positivismo, que valoriza na relação de conhecimento o lado do \*objeto, em detrimento do \*sujeito. Oposto a subjetivismo.

- 2. Doutrina que supõe que a mente pode obter um acesso direto, pela percepção, à realidade tal qual ela é.
- 3. A teoria kantiana do conhecimento pode ser considerada objetivista na medida em que mantém o valor objetivo das representações.
- 4. Do ponto de vista epistemológico, o objetivismo é a atitude daqueles que acreditam que a marca registrada da objetividade científica consiste em reconhecer que, se algo fracassa, é porque há algum erro em algum lugar, uma vez que o fracasso significa erro, a verdade sendo apenas o rótulo provisório de um discurso que não fracassa.

**Objetivo** (lat. medieval objectivus) 1. Em sen-tido genérico: imparcial, neutro, de acordo com os fatos. Ex.: relato objetivo, avaliação objetiva.

- 2. Que existe independentemente do \*pensa-mento, que possui uma realidade autônoma no mundo externo. Oposto a subjetivo.
- 3. Em um sentido próprio à \*escolástica (a partir de \*Duns Scotus) e à filosofia cartesiana, diz-se do que é objeto do pensamento, do que existe como \*idéia ou \*representação. "A idéia do solé o sol mesmo existindo no entendimento, não verdadeiramente em um sentido formal, como está no céu, mas objetivamente, isto é, da maneira pela qual os objetos costumam existir no entendimento" (Descartes, Respostas às objeções).

**objeto** (lat. objectus, de objicere: lançar, jo-gar para frente) 1. Em um sentido genérico, uma coisa, a realidade material, externa, aquilo que se apreende pela percepção ou pelo pensamento.

2. A noção de objeto se caracteriza por oposição ao \*sujeito, ou seja, designa tudo aquilo que constitui a base de uma experiência efetiva ou possível, tudo aquilo que pode ser pensado ou representado distintamente do próprio ato de pensar. Nesse sentido, o objeto se constitui sem-pre em uma relação com o sujeito, sendo um conceito tipicamente epistemológico. Ver conhecimento; idéia; representação.

**Obscurantismo** (do lat. obscurus) Termo de sentido pejorativo, utilizado sobretudo a partir do séc.XVIII, para designar doutrinas ou posições filosóficas, políticas, ideológicas ou artísticas que se opunham ao progresso das ciências e à difusão do saber, defendidos principalmente pelo \*Iluminismo. A idéia de obscuridade, de escuridão, opõe-se assim à "luz" do Iluminismo. Em um sentido mais amplo, qualquer posição de tendência conservadora, retrógrada, tradicionalista.

**obstáculo epistemológico** Retardos ou per-turbações que se incrustam no próprio ato de conhecer, apresentando-se como um instinto de conservação do pensamento, como uma preferência dada mais às respostas do que às perguntas e impondo-se como causas de inércia. Os principais obstáculos, detectados por Bachelard, são: a \*experiência primeira do senso comum, o conhecimento geral e o \*substancialismo.

OCASIONAIISMO (fr. occasionalisme) Também conhecido como doutrina das causas ocasionais, o ocasionalismo é uma concepção defendida sobretudo por \*Malebranche, segundo a qual toda mudança teria por causa direta e eficiente, em última análise, a vontade divina. As causas dos fenômenos que ocorrem no mundo natural seriam portanto causas ocasionais e não suas verdadeiras causas eficientes. O ocasionalismo resolveria assim o problema cartesiano da interação entre o corpo e a alma, já que, de acordo com Malebranche, "somos a causa natural do movimento de nosso braço, mas as causas naturais não são as

verdadeiras causas, são ape-nas causas ocasionais que agem através do poder e da eficácia da vontade de Deus". Ver causalidade: dualismo.

Ockham ou Occam, Guilherme de (1300-1349) Franciscano inglês, principal representante do \*nominalismo no final da Idade Média. Estudou e lecionou na Universidade de Oxford; depois de convocado a Avignon, então sede do papado, e acusado de heresia, fugiu para

a Alemanha, onde aliou-se ao Imperador contra o papa João XXII. Escreveu comentários às principais obras de Aristóteles, sobretudo aos tratados de lógica, e foi também autor de uma influente Summa logicae e de obras de filosofia política sobre a questão da autoridade temporal em relação à autoridade religiosa. Ockham de-fendeu, quanto à famosa querela dos \*universais, a posição de que universais são conceitos, entidades mentais portanto, interpretando-os posteriormente como operações do intelecto e não como existentes em si mesmos. A ele se atribui a famosa "navalha de Ockham", princípio de economia que diz: "enfia non sunt: multiplicanda praeternecessitatem" (não se deve multiplicar os entes existentes além do necessário).

OCUltismo (do lat. occultus) Doutrina que se baseia na crença da existência de forças ocultas sobrenaturais governando o real, e que procura conhecê-las e controlá-las através de rituais mágicos. Designa, por extensão, diversas correntes de pensamento que admitem a existência de entidades supra-sensíveis e extra-racionais que intervêm na vida humana. As chamadas "ciências ocultas" constituem um agrupamento de atividades bastante heterodoxas: alquimia, astrologia e certas doutrinas secretas. Ver cabala; hermetismo; magia; misticismo; teosofia.

**Ôntico** (do gr. on, ontos: o ser, aquilo que é) Palavra criada por Heidegger para designar o ser-aí (Dasein), em sua existência concreta, distinguindo-se do ontológico, que diz respeito ao ser em geral. "A compreensão do ser é ela mesma uma determinação do ser do ser-aí. O caráter ôntico próprio do ser-aí deriva-se de que o ser do ser-aí é ontológico" (Heidegger, Ser e tempo).

Ontogênese (do gr. on, ontos: ser e genesis: geração) Princípio formulado pelo médico inglês Harvey em 1628, dizendo respeito ao desenvolvimento do organismo individual a partir do ovo até o estado adulto. Opõe-se à filogênese, que diz respeito à evolução do phylun, ou espécie. Segundo a teoria do biólogo evolucionista alemão Ernst Heinrich Haeckel (1834-1919), a ontogênese reproduz a filogênese, ou seja, o indivíduo ao longo de seu desenvolvimento pas-sa por diferentes estágios de evolução que são os de sua espécie.

Ontologia (gr. to on: o ser, logos: teoria) Termo introduzido pelo filósofo alemão Rudolph Goclenius, professor na Universidade de Marburg, em seu Lexicon Philosophicum (1613), designando o estudo da questão mais geral da \*metafisica, a do "ser enquanto ser"; isto é, do \*ser considerado independentemente de suas determinações particulares e naquilo que constitui sua inteligibilidade própria. Teoria do ser em geral, da essência do real. O termo "ontologia" aparece no vocabulário filosófico por vezes como sinônimo de metafisica: "Os seres, tanto espirituais quanto materiais, têm propriedades gerais como a existência, a possibilidade, a duração; o exame dessas propriedades forma esse ramo da filosofia que chamamos de ontologia, ou ciência do ser ou metafisica geral" (D'Alembert, Enciclopédia). Assim, p. ex., C. \*Wolff denomina seu tratado de metafisica de Philosophia prima sive ontologia (1726). Distingue-se, ainda, ontológico, que se refere ao ser em geral, de ôntico, que se refere ao ser em particular.

Ontológico, argumento Também conheci-do como "prova ontológica da existência de Deus", é a expressão pela qual Kant designa na Crítica da razão pura ("Dialética transcendental", seção intitulada "Da impossibilidade de uma prova ontológica da existência de Deus"), as tentativas de se provar a existência de Deus a partir de sua definição como ser perfeito encontradas inicialmente em santo Anselmo (Proslogion) e retomadas por Descartes (Meditações, V ). De acordo com o argumento ontológico, a verdade da afirmação da existência de Deus, por este tratar-se de um ser necessário, decorre de sua própria definição essencial. Se Deus existis-se apenas como pensamento, isto é, se existisse apenas a idéia de Deus, Deus não seria um ser perfeito, pois na verdade um ser existente na realidade, e não apenas como idéia, seria mais perfeito do que Deus, o que é absurdo. O argumento ontológico pretende, assim, passar do plano lógico, ou seja, do plano das definições, para o plano ontológico, defendendo a existência do ser definido como necessário (perfeito) como uma conseqüência dessa definição. Kant com-bate esse argumento, afirmando que a existência não é um predicado, e sim um pressuposto da própria predicação. Assim, não é porque um ser é perfeito que devemos afirmar que existe, mas, ao contrário, só podemos afirmar que é perfeito, se existir. Na lógica contemporânea são feitas, entretanto, algumas tentativas de recuperar o argumento ontológico contra as

objeções de Kant. Embora a existência não seja, de fato, um predicado, a existência necessária é um predi-cado, e portanto seria efetivamente contraditório negar a existência do ser necessário. A discussão remete-se, assim, agora para o conceito de \*necessidade. Isso mostra que estão longe de se encontrarem esgotadas e resolvidas todas as implicações dos aspectos lógicos e ontológicos desse argumento.

ONUS probandi Expressão jurídica latina que serve para designar. nas discussões filosóficas, que compete àquele que levanta uma objeção, ou que formula uma hipótese, a responsabilidade de prová-la.

**Operacionalismo** (ingl. operationalism) Em filosofia da ciência, teoria que considera as entidades físicas e suas propriedades, bem como os processos físicos, como definíveis a partir das operações e experimentos através dos quais são apreendidos. Segundo essa teoria, o significado dos conceitos científicos deve ser estabelecido rigorosamente de acordo com a prática científica. Ver instrumentalismo; pragmatismo.

Opinião (lat. opinio) I. Juízo baseado numa crença acerca da verdade de algo, entretanto sem justificativa teórica ou exame crítico. A opinião é, portanto, sempre relativa a quem a sustenta e às circunstâncias em que é emitida. "A opinião é o fato de considerar-se algo como verdadeiro, tendo-se, no entanto, consciência de uma insuficiência subjetiva ou objetiva desse juízo." (Kant, Crítica da razão pura.) No sentido genérico do termo, nem sempre a consciência dessa incerteza é pressuposta.

2. Na filosofia clássica, sobretudo em Platão e Aristóteles, a opinião (doxa) opõe-se à ciência (episteme) e ao pensamento racional

(dianoia, noesis), sendo originária dos sentidos e portanto sujeita à variação, à ilusão e, portanto, ao erro; ao contrário da ciência, que se funda na razão. "A ciência e seu objeto diferem da opinião e seu objeto, na medida em que a ciência é universal e procede através de proposições necessárias, sendo que o necessário não pode ser de outra forma... a opinião se aplica ao que, sendo verdadeiro, poderia ser falso e vice-versa" (Aristóteles, Segundos analíticos).

3. No sentido epistemológico, a opinião é o conhecimento imediato (baseado nas experiências vividas) que se apresenta como um conjunto falsamente sistemático de juízos, de representações esquemáticas e sumárias, elaborado pela prática e para a prática, visando traduzir as necessidades em conhecimentos e a designar os objetos por sua utilidade.

OPOSIÇÃO (lat. oppositio) Em lógica, relação entre duas proposições que, tendo o mesmo sujeito e o mesmo predicado, diferem em quantidade ou em qualidade, ou em ambas as coisas. Modo de dedução imediata pelo qual se pode obter de uma proposição a sua oposta, através de alterações na qualidade e na quantidade do sujeito e do predicado. São quatro os tipos básicos de oposição entre proposições: contraditória, contrária, subcontrária e subalterna. A relação de oposição é sistematizada no esquema abaixo, de origem medieval, conhecido como quadrado de oposições. Ver esquema abaixo.

**Ordem** (lat. ordo) 1. Princípio de estruturação da realidade. Ordenação. Elemento fundamental da própria razão humana que organiza e estrutura o pensamento. Oposto a caos, desordem. Ver cosmo.

2. Encadeamento racional de idéias em um raciocínio ou argumento, de acordo com certos princípios. Segundo Descartes, "a ordem consiste apenas em que as coisas propostas em primeiro lugar devem ser conhecidas sem auxílio das que vêm depois (Segunda resposta às objecões).

**OFFISMO** 1. Tradição filosófico-religiosa originária do séc.VII a.C., na Grécia antiga, inspirada na figura mítica de Orfeu, famoso por seus poemas e canções. A seita dos iniciados nos Mistérios de Elêusis foi a principal representante do orfismo, tendo seus ensinamentos sobre a

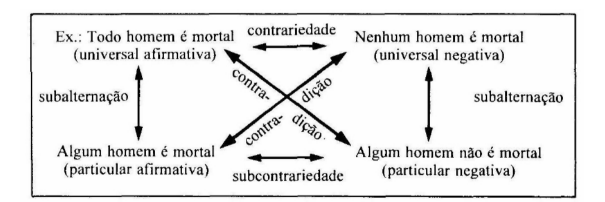
criação do mundo, a reencarnação e a natureza da alma influenciado filósofos como Pitágoras e Platão.

2. 0 orfismo ensina a divindade da alma e a impureza do corpo. A morte é uma libertação. O centro de suas preocupações é a vida futura.

Organon 1. Termo aplicado tradicionalmente ao conjunto de obras lógicas de Aristóteles, reunidas por \*Andronico de Rodes (séc.l a.C.). O Organon contém a teoria aristotélica do método, ou seja, da estrutura do raciocínio válido e da argumentação que encontramos aplicados em toda ciência. Temos assim, nas obras que o compõem, uma teoria do termo e da predicação, e das categorias mais gerais de substância, relação, tempo etc. (Categorias); uma teoria da proposição, na medida em que esta é composta de termos, e da afirmação e negação (Da interpretação); uma teoria do silogismo, que é constituído de proposições, e da dedução válida (Primeiros analíticos); uma teoria do silogismo demonstrativo que constitui o discurso científico (Segundos analíticos); uma teoria dos argumentos dialéticos (Tópicos); e uma exposição das falácias e sofismas (Refutações sofisticas).

2. Francis Bacon publicou em 1620 uma obra intitulada Novum organum, em que pretendia criticar e superar a concepção aristotélica da ciência, propondo um novo método que valorize sobretudo a experimentação.

Origem das espécies, A (The Origin of Species by means of Natural Selection) Principal obra do naturalista inglês Charles Darwin (1809-1882), através da qual apresenta e defende sua teoria da evolução das espécies pela seleção natural, base do \*evolucionismo que revolucionou a biologia da época, opondo-se ao \*criacionismo e ás teorias de \*Lamarck. Suas idéias desenvolveram-se a partir de pesquisas iniciadas na viagem ao redor do mundo que empreendeu



a bordo do navio Beagle entre 1831-1836, sendo sua obra publicada apenas em 1859, quando já se considerava convencido de suas teses inova-doras, causando grande impacto nos meios científicos e religiosos.

**Orígenes** (c.185-c.254) Teólogo cristão e filósofo grego (nascido em Alexandria) neoplatônico; foi discípulo de Amônio Sacas. Escreveu inúmeros tratados ascéticos, dogmáticos e sobretudo obras de exegese. Foi o primeiro a propor um sistema completo do cristianismo, integrando as teorias neoplatônicas. Sua doutrina foi condenada pela Igreja. E autor também de uma defesa do cristianismo (Contra Celsum).

Originário (lat. medieval originarius) 1. Relativo às origens de algo, fundamental, básico, primordial. Ex.: sentido originário de um conceito.

2. Na filosofia kantiana, considera-se originária a unidade sintética da apercepção, o "Eu penso" que estabelece o elo de toda diversidade conceitual ou sensível, "sem o qual minhas representações não seriam nada para mim e que constitui o ponto de vista mais elevado da filosofia transcendental" (Crítica da razão pura, "Analítica transcendental").

3. Na teoria psicanalítica de Freud, originário não se identifica com a "origem", com um começo, pois é a busca do fundamento ou da essência, aquilo pelo qual o objeto se torna inteligível, nada tendo a ver com um aconteci-mento passado. O originário fornece o sempre já-aí de toda história, não dependendo de uma investigação histórica, mas de uma enquête atual. Assim, em Totem e tabu, aquilo que ë atingido é o Edipo como originário, um Edipo que encarna a ordem do simbólico.

Ortega y Gasset, José (1883-1955) Filósofo espanhol, foi professor na Universidade de Madri de 1911 a 1936. Tendo estudado na Universidade de Marburgo, na Alemanha, com Hermann Cohen, um dos principais representantes do \*neokantismo, sofreu a influência deste pensamento, bem como do pensamento alemão do final do século XIX de modo geral, em suas várias correntes. Ortega y Gasset destacou-se não só como filósofo, mas como jornalista, ensaísta e crítico literário, preocupado com a aná-lise e a interpretação da cultura de sua época, sobretudo na Espanha, onde teve importante

atuação política, acadêmica e cultural, tendo fundado e dirigido a Revista de Occidente. Sua doutrina mais conhecida é a do chamado perspectivismo, que sustenta, em teoria do conheci-mento, que o mundo pode ser interpretado de diferentes maneiras por esquemas conceituais alternativos que podem ser todos verdadeiros. Em conseqüência, a realidade reduz-se, em última análise, à vida do indivíduo, o que pode ser exemplificado por sua famosa frase: "Eu sou: eu e minha circunstância." As principais obras de Ortega, que tiveram grande impottância no desenvolvimento do pensamento contemporâneo na Espanha e na América Latina, são: España invertebrada (1923), El tema de nuestro tiempo (1923). La rebelión de las masas (1930). Todo o pensamento de Ortega Y Gasset gira em torno da noção de "razão vital", porque todo conhecimento, mesmo sendo racional, encontra-se enraizado na vida, e toda razão é razão vital. A vida se apóia nas crenças. Por isso, viver na crença constitui o mais fundamental segmento de nossa existência.

Ortodoxia (do lat. tardio orthodoxus, do gr. orthodoxos) Conformidade ou obediência de um ensinamento, de uma concepção ou de uma prática a uma doutrina religiosa oficial, à dou-trina de uma escola de pensamento ou à doutrina de um partido político.

otimismo/pessimismo (do lat. optimus: o melhor; do lat. pessimus: o pior) 1. 0 otimismo representa a concepção segundo a qual a realidade é intrinsecamente boa, sendo que, em última análise, o bem sempre prevalece sobre o mal, Dentre os que tradicionalmente defendem esta posição, temos a escola estóica, além de Espinosa e Leibniz. Este último, sobretudo, é considerado um dos principais representantes do otimismo filosófico, devido à sua idéia de que este mundo é "o melhor dos mundos possíveis". O mundo criado por Deus seria o melhor dentre todas as outras alternativas possíveis: "entre uma infinidade de mundos possíveis, há o melhor de todos, caso contrário Deus não teria chegado a criá-lo" (Leibniz, Teodicéia). Voltai-re, em seu Cândido, ou O otimismo, ironiza a visão de Leibniz, considerando-a ingênua.

2. 0 pessimismo opõe-se ao otimismo e designa uma atitude ou visão negativa das coi-sas, esperando sempre que o pior aconteça, ou considerando a realidade adversa, sendo impossível mudar as coisas para melhor. Embora não designe uma escola filosófica propriamente, al-guns filósofos como Schopenhauer tiveram sua doutrina considerada como pessimista. O pensa-dor alemão Oswald \*Spengler (1880-1936), em A decadência do Ocidente (1918-1922), expressa uma visão pessimista em relação à sociedade européia do início do século e a seu futuro, resultado de sua análise histórica do desenvolvimento de nossa civilização. A visão de Spengler é bastante representativa da atitude de di-versos pensadores de sua época.

Outro (lat. alter) 1. Em Platão, o outro é, por oposição ao mesmo, o diverso, o múltiplo.

- 2. Enquanto oposto ao eu e ao nós, o outro constitui um conceito fundamental e primeiro do pensamento: "Para obter uma verdade qualquer sobre mim, devo passar pelo outro. O outro é indispensável à minha existência, tanto quanto à consciência que tenho de mim" (Sartre). Nesse sentido, o outro é uma espécie de alter ego que, de certa forma, construímos intelectualmente, não sendo compreendido como outro, em sua diferença; segundo a fórmula de Sartre, "nós encontramos o outro, não o constituímos".
- 3. Na teoria hegeliana da intersubjetividade, o problema do outro opõe-se à filosofia cartesiana do cogito. A intersubjetividade é a mediação necessária ao advento da consciência de si. E o que mostra a "dialética do senhor e do escravo": ela descreve a passagem da consciência mergulhada na vida orgânica imediata ao estado de uma consciência que "se realizou" como consciência de si, porque seu desejo se tornou desejo de outro desejo. Desejo de um outro desejo, quer dizer, para a consciência, desejo de ser reconhecida como tal por uma outra consciência.
- 4. Esse pensamento hegeliano da intersubjetividade é o ponto de partida da reflexão fenomenológica. A partir de Husserl, os fenomenólogos exploram o campo da "descoberta do outro enquanto outro" e tentam mostrar o que há de irredutível na experiência do outro: seu estatuto não é o de um objeto, mesmo "habita-do" por uma consciência.

Na mesma linha hegeliana, a psicanálise lacaniana afírma que "o desejo do homem é o desejo do outro". Essa fórmula, que retoma a dialética do senhor e do escravo, mostra que o inconsciente não é nem individual, nem coletivo, nem transindividual.



Paci, Enzo (1911-1976) Filósofo italiano (nascido em Ancona) e professor na Universidade de Pavia (desde 1951), Enzo Paci, marcado pela \*fenomenologia, pelo \*existencialismo e pelo \*marxismo, defendeu uma tese segundo a qual a \*existência é contingência e liberdade, suscetível de realizar o pensar, o ser e o valer, pois possui um caráter basicamente histórico e temporal. É a existência que opera a dialética entre o temporal e o intemporal. Ela é possibilidade e liberdade. Em suas investigações sobre os valores, o tempo e a história, Paci descobre sempre a idéia da realidade como um "processo" ao mesmo tempo imprevisível e irreversível. Obras principais: Studi di filosofia antica e moderna (1950), Esistenzialismo e storicismo (1950), La filosofia contemporanea (1957), Tempo e veritá nella fenomenología di Husserl (1961), Funzione delle scienze e significato del 1'uomo (1963), La formazione del pensiero di Kusserl e il problema della constituzione della natura animale (1967).

palingenésia (do gr. palin: de novo e gene impele o indivíduo a um objetivo desejado. A paixão opõe-se assim à razão e à reflexão, en-quanto impulso, sentimento, emoção, que faz com que o indivíduo aja visando a satisfação de um desejo. Ex.: paixão pela música. 4. Em nossos dias, o termo paixão designa uma "tendência de certa duração, bastante poderosa para dominar a vida do espírito" (Lalande). Seu valor fica muito ligado ao objeto: o jogo e o álcool são paixões lamentáveis; o amor da verdade e o patriotismo são paixões nobres. No primeiro caso, a paixão anula a razão e a vontade; no segundo, as reforça. E no primeiro caso que se diz de alguém que "está cego pela paixão": diante dos tribunais, os chamados "crimes passionais" freqüentemente se beneficiam de circunstâncias atenuantes, não porque a paixão seja boa, mas porque priva o indivíduo de parte de sua vontade, consegüentemente de parte de sua responsabilidade.

Paixão (lat. passio) I. Em Aristóteles, a pai-)(ão (pathos) é uma das dez \*categorias, a qual designa uma ação que se sofre, transmitindo a idéia de passividade, por exemplo, ser cortado, ser queimado (Cat. 4). Oposto a ação.

- 2. Segundo Descartes, as paixões são os estados efetivos, "excitados na alma sem nenhum auxílio da vontade e, por conseguinte, sem nenhuma ação que provém dela, apenas pelas impressões que estão no cérebro, já que tudo que não é ação é paixão" (Carta a Elisabeth, 6 out. 1645).
- 3. A partir do romantismo, a noção de paixão adquire um sentido de \* desejo, de exaltação, que sis: geração) I. Etimologicamente, significa re-nascimento, regeneração, ressurgimento.
- 2. Na doutrina estóica (\*Marco Aurélio), designa a \* eternidade cíclica no decorrer da qual reaparecem periodicamente os mesmos acontecimentos.
- 3. Modernamente, este termo designa, seja a regeneração cíclica dos seres vivos, seja o ritmo cíclico que caracteriza o devir histórico das civilizações (\*Spengler).

Panécio (c.180-110 a.C.) Filósofo grego (nascido em Rodes) estóico; foi mestre de Posidônio; ensinou em Atenas e em Roma; pertenceu à segunda fase da escola estóica chamada estoicismo médio.

panlogismo (al. Panlogismus) Doutrina segundo a qual o real é totalmente inteligível. O sistema de Hegel foi qualificado de panlogismo: "tudo o que é racional é real, tudo o que é racional".

Panofsky, Erwin (1892-1968) Filósofo da arte alemão, nascido em Hanover e radicado nos Estados Unidos. Seus ensinamentos marcaram profundamente os rumos da história da arte, entendida como uma disciplina humanista capaz de definir os níveis de significação de uma obra, consistindo em uma história dos estilos, dos tipos e dos símbolos. Estudou particularmente o Renascimento, sua obra de arte e suas significações. Obras principais: Significação nas artes visuais (1957), Renascimento e renascimentos (1959), Ensaios de iconologia (1967).

**panpsiquismo** (do gr. pan: tudo, e psiché: alma) Doutrina metafísica segundo a qual não somente toda matéria constitui um ser vivo (\*hilozoísmo), mas possui uma natureza psíquica análoga à natureza do espírito humano.

panteísmo Concepção segundo a qual tudo o que existe deve sua existência a Deus, e em última análise se identifica com Deus. Deus é assim um ser imanente ao mundo, à natureza, e não um ser exterior e transcendente. Na filosofia clássica, os estóicos defenderam uma posição na qua] Deus se confundia com a Alma do Mundo. No pensamento moderno, Espinosa é o principal representante do panteísmo, afirmando que Deus é a única substância infinita e eterna, da qual todas as coisas existentes são apenas mo-dos. Ver teísmo; ateísmo.

Paracelso (c.1493-1541) Paracelso é o mais importante pensador místico-alquimista de língua alemã do século XVI (nasceu em Einsiedeln, Suíça). Depois de ter levado uma vida errante de médico, de charlatão, de grande "empírico", mas também de grande especulador, morreu em Salzburgo. Autêntico representante do Renasci-mento, inspirou amplamente o personagem Fausto, de Goethe. Foi ao mesmo tempo mago, "phantasus", naturalista, "empírico" e "cosmósofo". Transpôs os conceitos da mística cristã de mestre Eckhart e de outros para o domínio da

natureza. Profundo respeitador da ciência popular, estudou também os efeitos dos metais sobre o homem. Levou a sério as tradições populares médicas e as antigas lendas suscetíveis de esclarecer fenômenos da natureza. Foi importante sua contribuição para a história da medicina e para a história da filosofia. Escreveu seus livros em alemão (uma novidade). Muitos se perderam. Foram conservados, em sua versão latina: Opus paragranum, Opus paramanum e um grande tratado microcósmicolmacrocósmico intitulado De natura rerum. Nesses livros, defendia a idéia de que existem sempre correspondências entre o mundo interior e o mundo exterior, o interior não pode conhecer a natureza; o homem deve restabelecer sua própria saúde conformando-se com seu conhecimento da natureza, e deve co-roar seu conhecimento da natureza restituindo-lhe sua saúde. O bom filósofo é sempre um bom médico: tem uma missão de cura. Deve comba-ter toda perturbação na natureza, que se compõe do microcosmo e do macrocosmo. A natureza não é um sistema de leis ou de corpos regidos por leis, mas uma força vital e mágica que tudo pode, porque ela é tudo o que se cria no mundo.

paradigma (gr. paradeigma) 1. Segundo Platão, as \*formas ou \*idéias são paradigmas, ou seja, arquétipos, modelos perfeitos, eternos imutáveis dos objetos existentes no mundo natural que são cópias desses modelos, e que de algum modo participam deles. As noções de paradigma e de participação, ou seja. da relação entre o modelo e a cópia, levam, no entanto, a vários impasses que são discutidos por Platão sobretudo no diálogo Parménides (128-134).

2. O filósofo da ciência Thomas Kuhn utiliza o termo em sua análise do processo de formação e transformação das teorias científicas — da "revolução" na ciência — considerando que "alguns exemplos aceitos na prática científica real — exemplos que incluem, ao mesmo tempo, lei, teoria, aplicação e instrumentação — proporcionam modelos dos quais surgem as tradições coerentes e específicas da pesquisa científica" (A estrutura das revoluções científicas). Esses modelos são os paradigmas, p. ex. a astronomia copernicana, a mecânica de Galileu, a mecânica quântica etc. Assim, "um paradigma é aquilo que os membros de uma comunidade partilham e, inversamente, uma comunidade científica consiste em indivíduos que partilham um paradigma" (id.).

paradoxo (lat. paradoxum, do gr. paradoxon) Pensamento ou argumento que, apesar de aparentemente correto, apresenta uma conclusão ou conseqüência contraditória. ou em oposição a determinadas verdades aceitas. Há vários tipos de paradoxos, podendo-se destacar os paradoxos de auto-referência como o de Epimênides, o Cretense. Afirma Epimênides: "Todos os cretenses são mentirosos". Se Epimênides está mentindo, a afirmação é verdadeira, já que Epimênides é cretense, porém deveria ser falsa, uma vez que está mentindo. Se Epimênides está dizendo a verdade, a afirmação é falsa; porém dado o seu conteúdo, deveria ser verdadeira. A solução de paradoxos de auto-referência geral-mente se dá através do recurso à noção de \*metalinguagem e à distinção entre o uso de um termo ou expressão na linguagem e a menção ao termo ou expressão como tal. Igualmente famosos são, os paradoxos de Zenão de Eléia, cujo objetivo era a refutação, por redução ao absurdo, do \*pluralismo e do \*mobilismo, procurando mostrar os paradoxos envolvidos na idéia de \*movimento. O mais famoso desses paradoxos é ode Aquiles e a tartaruga. Se Aquiles dá, em uma corrida, uma vantagem à tartaruga, então jamais poderá alcançá-la, por mais veloz que ele seja. Quando Aquiles atinge o ponto em que a tartaruga estava, esta já estará mais adiante, e assim sucessivamente. Se o espaço é infinita-mente divisível, será impossível percorrer qual-quer distância, já que não se pode percorrer uma quantidade infinita de segmentos espaciais em um tempo finito.

paralogismo (lat. tardio paralogismus, do gr. paralogismos) I. Raciocínio falso quanto à sua forma lógica, porém sem a intenção de enganar, no que difere do \*sofisma.

2. Kant utiliza o termo, na "Dialética transcendental" da Crítica da razão pura, para de-signar certos argumentos, que considera falsos. da psicologia racional de tradição cartesiana, pretendendo estabelecer a substancialidade da alma, ou seja, inferindo do "eu penso" a existência de uma alma substancial, simples e pessoal, que se relaciona de forma ideal com os fenômenos externos. São, portanto, quatro os paralogismos, segundo Kant: da substancialida de, da simplicidade, da personalidade e da idealidade.

**Parênese** (lat. tardio paraenesis, do gr. parainesis) O termo "parênese" designa a parte da moral que, diferentemente da ética, preocupa-se em dar conselhos práticos visando a prática do bem. São parenéticos os textos ou discursos preocupados em levar o público à prática do bem.

Parmênides (c.544-450 a.C.) Filósofo grego da escola eleata (nascido em Eléia), Parmênides representa, face a Heráclito, o outro pólo do pensamento humano. Para ele, é a mudança e o movimento que são ilusões. O \*devir não passa de uma aparência. São nossos sentidos que nos levam a crer no fluxo incessante dos fenômenos. O que é real é o \*Ser único, imóvel, imutável, eterno e oculto sob o véu das aparências múltiplas. "O Ser é, o não-ser não é", quer dizer: o ser eterno. substância permanente das coisas. por conseguinte, imutável e imóvel, é o único que existe. O "não-ser" é a mudança, pois mudar é justamente não mais ser aquilo que era e tornar-se aquilo que não é ainda. Foi para defender essa tese que o discípulo de Parmênides, Zenão de Eléia, criou uma série de argumentos chamados "paradoxos de Zenão". O mais conhecido é o de Aquiles e a tartaruga. Ver eleatas; paradoxo.

participação (lat. participatio) 1. Ato de to-mar parte em algo, de participar.

2. Na teoria das idéias, Platão trata da relação entre as idéias ou formas puras e os objetos no mundo sensível, ou seja, da

relação entre o \*indivíduo e o \*universal, sendo o indivíduo entendido como parte do universal. A noção de participação visa, assim, explicar de forma dinâmica, ao contrário da relação de mimesis ou cópia, como o objetivo no mundo sensível pode relacionar-se com a idéia no mundo inteligível. embora não se encontre uma definição satisfatória dessa relação, já que, cm se tratando de naturezas radicalmente distintas, não se pode justificar como uma pode participar de outra, nem como o universal pode ter "partes". E esse o teor das objeções de Parmênidos a Sócrates no diálogo platônico Parmênides.

particular (lat. particularis) 1. Em um sentimento genérico, diz-se do que pertence a al-guns indivíduos de uma espécie, ou até mesmo a um só indivíduo. Privado, pessoal. Ex.: assunto particular.

2. Na lógica tradicional, designa as proposições nas quais o predicado é afirmado ou negado de apenas uma parte indeterminada da extensão do sujeito. Podem ser particulares afirmativas: "algum A é B" ("alguns cavalos são brancos"), e particulares negativas: "algum A não é B" ("alguns cavalos não são brancos"). Oposto a universal.

Pascal, aposta de (fr. le pari de Pascal) Argumento através do qual \*Pascal (Pensamentos, frag. 451), utilizando a linguagem própria do descrente, convida-o a apostar a existência de Deus: na ausência de provas racionais da existência de Deus, cabe-nos escolher entre as duas hipóteses contraditórias em função das conseqüências que essa escolha implica no plano da salvação eterna: "se você ganhar, ganha tudo; se perder, não perde nada".

Pascal, Blaise (1623-1662) A notoriedade do filósofo e cientista francês Blaise Pascal (nascido em Clermont-Ferrand) é devida, sobre-tudo, ao fato de ter inventado, aos 20 anos, a "máquina de calcular" e de, juntamente com Leibniz, ter criado o cálculo das probabilidades. Aos 23 anos, demonstrou a existência do vazio na natureza. Após um período de vida "mundana". na qual freqüentou os "libertinos", tornou-se um defensor ardoroso do cristianismo, sobre-tudo o defendido pelo jansenismo. Com prodigiosa eloqüência, tornou-se o defensor dos jansenistas contra os ataques dos jesuítas. São famosas suas Cartas provinciais (1657). Escreveu vários opúsculos filosóficos, científicos e matemáticos. Rejeitou a autoridade em matéria de ciência. Mas confiou mais na experiência do que na razão. Preferiu os "espíritos de finesse" aos "espíritos geométricos". Para ele, "o coração tem sazões que a razão desconhece". Gravemente enfermo, escreveu o projeto de uma apologia da religião, inacabado e publicado após sua morte com o nome de Pensamentos. Para "provar" a verdade do cristianismo, Pascal usou, uns contra os outros, os argumentos do orgulho estóico ou dogmático e os argumentos do ceticismo. Assim, para sua apologia do cristianismo, utilizou a razão, a única arma que reconhecem os ateus para ridicularizar a religião. Aproveitou os argumentos do cético Montaigne para destruir a orgulhosa confiança do

homem em suas possibilidades humanas. E co-locou seus adversários diante de uma aposte. (pari), ou seja, diante de um argumento pelo qual tentou provar a um cético que ele teria todo interesse em crer "numa outra vida": se as chances são iguais, o homem apenas troca uma vida transitória por uma salvação eterna, nada perdendo se essa vida não existisse. Ver jansenismo.

paternalismo Termo de sentido quase sem-pre pejorativo, designando atitude paternal, ou seja, condescendente, de um superior em relação a um inferior ou subordinado, no exercício da autoridade, de forma a mantê-lo submisso, porém negando-lhe maior responsabilidade,

Patrística Termo que designa. de forma genérica, a filosofia cristã nos primeiros séculos logo após o seu surgimento, ou seja, a filosofia dos Padres da Igreja, da qual se originará, mais tarde, a escolástica. A patrística surge quando o cristianismo se difunde e consolida como religião de importância social e política, e a Igreja se firma como instituição, formulando-se então a base filosofica da doutrina cristã, especialmente na medida em que esta se opõe ao paganismo e às heresias que ameaçam sua própria unidade interna. Predominam assim os textos apologéticos, em defesa do cristianismo. A patrística representa a síntese da filosofia grega clássica com a religião cristã, tendo seu início com a escola de \*Alexandria, que revela um pensa-mento influenciado pelo espiritualismo neoplatônico e pela doutrina ética do estoicismo. Destacam-se: são Justino Mártir (c.105-c.165) e Clemente de Alexandria (c.150-c.215), Orígenes (c.185-254). A escola de Capadócia desenvolveu-se no Império Romano do Oriente (Constantinopla), com são Basilio (330-389), são Gregório Nazianzeno (c.329-c.390) e são Gregório de Nissa (c.335-c.395). Temos ainda, na tradição grega do Oriente, o Pseudo-Dionísio, o Areopagita (séc.VI), são Máximo, o Confessor (580-662) e s. João Damasceno (c.674-c.749), todos de influência neoplatônica. O principal filósofo de tradição patrística, pelo grau de elaboração de sua obra, por sua originalidade e influência durante o desenvolvimento da filoso-fia cristã no período medieval, foi santo Agostinho, sendo seu tratado Sobre a doutrina cristã urn dos mais representativos dessa tradição. A principal fonte para o conhecimento de textos de patrística é a Patrologia grega e latina, editada por J.P. Migne no séc.XIX, publicada em Viena.

Paulsen, Friedrich (1846-1908) Filósofo alemão neokantiano, foi professor em Berlim. Obras principais: Sistema de ética (1889), Kant (1898), Schopenhauer, Hamlet, Mefistófeles. Três ensaios sobre a história natural do pessimismo (1900). Ver neokantismo.

Pavlov, Ivan Petrovitch (1849-1936) Fisiologista russo, mundialmente conhecido por ter elaborado as chamadas "leis do reflexo condicionado" ou adquirido. Após trabalhar com animais, generalizou suas teses para o domínio da psicologia humana. Suas investigações tive-ram grande influência no desenvolvimento do \*behaviorismo. Obra principal: O reflexo condicionado (1935).

**PECADO** (lat. peccatum) Para o cristianismo, desobediência ou transgressão voluntária à lei de Deus. O pecado é considerado uma falta de moral que denigre o indivíduo espiritualmente, e não apenas como simples não-cumprimento de uma regra de conduta. "O mal moral consiste no pecado" (Leibniz, Teodicéia).

Peirce, Charles Sanders (1839-1914) Filósofo norte-americano, de formação científica (físico e químico), criador do \*pragmatismo, escreveu inúmeros trabalhos de lógica, metafísica, teoria do conhecimento e filosofia da ciência, publicados principalmente em periódicos e reunidos postumamente nos Collected Papers (1931-1958). Estudou na Universidade de Harvard. onde foi professor por um curto período (1869-1870), tendo depois ensinado na Universidade Johns Hopkins (1879-1884). Sua produção teórica, muito dispersa, ocorreu, entretanto, essencialmente à margem de sua atividade acadêmica. Peirce concebe o pragmatismo como um método para estabelecer o significado dos conceitos a partir dos efeitos práticos de seu uso concreto.

Desenvolveu, nessa linha, uma teoria consensual de verdade, que seria o acordo a que chegariam os cientistas após o exame de suas hipóteses. Contribuiu decisivamente para o desenvolvimento da lógica matemática contemporânea e para a discussão da importância da pro-babilidade e do método indutivo na ciência. F. também de grande importância sua teoria dos signos, que propõe distinções entre ícones, signos que guardam uma semelhança com o objeto representado; índices, que indicam o objeto re-presentado; e símbolos, que são convencionais e supõem uma regra de uso para sua aplicação. Esta teoria

constitui uma das bases da \*semiótica contemporânea.

**pelagianismo** Doutrina do monge inglês Pelagio (c.360-c.420), condenado como herege pelo Concílio de Efeso (431) por defender o \*livre-arbítrio, negando o pecado original e con-siderando o homem capaz de obedecer à lei de Deus sem depender da graça. Foi combatida por sto. Agostinho, que defendia a necessidade da graça para a salvação.

pensamento (do lat. pensare: pensar, refle-tir) 1. Atividade da mente através da qual esta tematiza objetos ou toma decisões sobre a realização de uma ação. Atividade intelectual, raciocínio. Consciência.

- 2. Segundo Descartes, os processos mentais, em um sentido amplo. "Sou uma coisa que pensa, isto é, que duvida, que afirma, que nega, que conhece poucas coisas, que ignora muitas, que ama. que odeia, que deseja, que não deseja, que imagina também e que sente" (Terceira meditação).
- 3. Atividade intelectual através da qual o espírito humano forma conceitos e formula juízos. Faculdade de julgar. "Pensar é conhecer através de conceitos" (Kant, Crítica da razão pura); e "pensar é unir as representações na consciência ... a união das representações em uma consciência é o prejuízo. Pensar, portanto, é julgar" (Kant, Prolegômenos).
- 4. Diferentemente do conhecimento, que visa apropriar-se dos dados empíricos ou conceituais, o pensamento constitui uma atividade intelectual visando à produção de um saber novo pela mediação da reflexão. Em outras palavras, o pensamento é o "trabalho" efetuado pela reflexão do sujeito sobre um objeto, num movimento pelo qual a matéria-prima que é a experiência é transformada, de algo não-sabido, num saber produzido e compreendido.

Pensamentos (Les pensées) Obra fragmentária de \*Pascal, editada em 1670, após a sua morte, por alguns de seus amigos da Abadia de Port Royal, como \*Arnauld e \*Nicole. Dirigida aos "libertinos", tentando mostrar-lhes a miséria do homem sem \*Deus. Para tanto, lança mão dos meios de persuasão (espírito de finura, esprit de finesse) e da demonstração (espirito geométrico, esprit géometrique). O homem vive entre dois \*infinitos: o infinitamente grande e o infinitamente pequeno. Os obstáculos à sua verdadeira reflexão são o amor-próprio, os preconceitos e a figura diante da miséria de sua condição. No entanto, deve aspirar à grandeza e à sede do \*absoluto. O caminho da salvação do homem passa pelas verdades do cristianismo. Ver Pas-cal, aposta de.

Percepção (lat. perceptio) Ato de perceber, ação de formar mentalmente representações sobre objetos externos a partir dos dados senso-riais. A \*sensação seria assim a matéria da percepção. Para os empiristas, a percepção é a fonte de todo o conhecimento. "Todas as percepções da mente humana se incluem em dois tipos distintos que chamarei de impressões e idéias. A diferença entre uma e outra consiste nos graus de força e vivacidade segundo os quais atingem a mente chegando até o pensamento e a consciência. Aquelas percepções que penetram com mais força ... podemos chamar de impressões ... compreendendo todas as nossas sensações, paixões e emoções ... Por idéias considero as imagens pálidas dessas no pensamento e no raciocínio" (Hume, Tratado da natureza huma-na). Nesta perspectiva, portanto, o conhecimento é mais certo quanto mais próximo está da percepção que o originou. Os racionalistas, entretanto, consideram que a percepção, por de-pender de elementos sensíveis, não é confiável, sendo sujeita à ilusão, quando uma imagem percebida não corresponde a um objeto real. Embora se possa considerar, em última análise. o objeto como causa da percepção, segundo o \*fenomenalismo na verdade nada sabemos sobre o objeto além dos dados sensoriais que recebe-mos pela percepção.

Perelman, Chaim (1912-1984). Filósofo de origem polonesa, radicado na Bélgica, estudou na Universidade de Bruxelas, na qual tornou-se professor. Dedicou-se a pesquisas no campo da lógica e da linguagem em urna perspectiva original em relação aos desenvolvimentos atuais das teorias lógicas. Sua concepção de lógica enfatiza a importância da argumentação e da retórica. Perelman procura sistematizar a retórica como uma teoria da argumentação. para

além do formalismo lógico, aplicando seu modelo teórico aos campos da moral e do direito. Dentre suas obras destacam-se: Retórica e filosofia: por uma teoria da argumentação na filosofia (1952), Tratado da argumentação: a nova retórica (1958), ambas em colaboração com L. Olbrechts-Tyteca, O campo da argumentação (1970) e Lógica jurídica: nova retórica (1976).

perene, filosofia Este termo se origina da obra do pensador italiano Agostinho Steuco de Gubbio (1497-1548), intitulada De perenni philosophia (1540), em que procurava conciliar a filosofia escolástica tradicional com as inovações do pensamento renascentista, formulando uma "filosofia eterna". Em um sentido genérico, designa a pretensão à verdade e à certeza definitiva que todo sistema filosofico tradicionalmente teria. Porém, na prática, o conflito entre os diferentes sistemas e a falta de consenso entre os filósofos mostram que se trata de uma pretensão não-concretizada, e talvez de um ideal inatingível.

**perfeição** (lat. perfectio) Qualidade daquilo que é perfeito, que está completo, acabado. possuindo todos os \*predicados corresponden-tes à sua \*natureza. Realidade plena. Plenitude. O "ser perfeito", em um sentido absoluto, total, é \*Deus, aquele que possui efetivamente "todas as perfeições", sem nenhum defeito ou limitação. "Uma natureza ... que tem em si todas as perfeições de que eu possa ter idéia, isto é, em urna palavra. Deus" (Descartes, Discurso do método).

**peripatetismo** (do lat. peripateticus, do gr. peripatetikós, de peripatein: passear, caminhar) Termo que designa a filosofia de Aristóteles e de sua escola; é proveniente da tradição segundo a qual Aristóteles lecionava dando passeios a pé nos jardins do Liceu, local onde fundou sua escola em Atenas (335 a.C.)

permanência, princípio de 1. \*Kant denomina "princípio de permanência da \*substância" a primeira anologia da experiência, segun-do a qual "todos os fenômenos contêm o per-manente (a substância) como sendo o próprio objeto, e o variável como simples determinação deste objeto".

2. Em epistemologia, designa as grandezas invariáveis através das transformações observáveis: princípios da massa, energia etc.

personalidade (do lat. persona: máscara dos atores) 1. Em seu sentido filosófico, caráter do indivíduo que se autodetermina ou se afirma como uma pessoa moral ou jurídica.

- 2. Em seu sentido psicológico, função pela qual um indivíduo toma consciência de si como de um "eu" ao mesmo tempo uno (como sujeito reunindo em sua consciência a diversidade de sua vida mental) e idêntico (enquanto permanece o mesmo através de sua evolução). Neste sentido, os "testes de personalidade" de um indivíduo são aqueles que visam detectar seus aspectos afetivos e ativos (pulsões e volições).
- 3. Em seu sentido genérico, personalidade é o conjunto das características próprias e das modalidades de comportamento de um indivíduo. tomadas de modo integrado.

**personalismo** (fr. personnalisme) Corrente filosófica contemporânea, desenvolveu-s e principalmente na França, destacando-se sobretudo E. \*Mounier e um grupo de colaboradores da revista Esprit (fundada em 1932), principal veículo das idéias do movimento. Caracteriza-se essencialmente como pensamento social e moral, opondo-se ao individualismo e ao materialismo. Segundo Mounier, "chamamos personalismo toda doutrina ... que afirma o primado da pessoa humana sobre as necessidades mate-riais". "A primeira preocupação do individualismo é centrar o indivíduo em si mesmo, a primeira preocupação do personalismo é descentrá-lo para estabelecê-lo nas perspectivas abertas da pessoa" (Manifesto a servico do personalismo).

**perspectivismo** (do lat. perscipere: olhar através) Na filosofia de \*Nietzsche, o perspectivismo designa uma concepção crítica denunciando os valores reinantes na sociedade, "certas perspectivas de utilidade bem definidas, projetadas erroneamente na essência das coisas", e que representam, não a verdade, mas a ingenuidade do homem que "se toma pelo sentido e pela medida das coisas".

## pessimismo Ver otimismo.

**PESSOA** (lat. persona: originariamente, máscara teatral, por extensão o próprio ator, e daí seu papel, as características de um indivíduo, a personalidade) 1. Na tradição \*escolástica, a pessoa é uma \*substância individual de natureza racional, existindo como um todo indivisível (um \*indivíduo) dotado de \*razão.

- 2. Em um sentido jurídico, originário do direito romano, cidadão, o indivíduo na medida em que possui uma existência civil e portanto \*direitos, em contraste, p. ex., com os escravos, que não possuíam direitos.
- 3. Na moral kantiana, o ser humano como fim em si mesmo, como \*valor absoluto, opondo-se á coisa que é apenas um meio e possui valor relativo. Daí a noção de dignidade da pessoa, derivada de sua autonomia, do fáto de que tem como lei que a determina sua própria razão. Ver liberdade.
- 4. No pensamento marcado pelo cristianismo, a pessoa é o ser humano racional e livre, definido por sua dimensão de sujeito moral e espiritual, plenamente consciente do bem e do ma], livre e responsável. Retomado pelo personalismo de E. Mounier, este conceito de pessoa constitui o centro de uma nova filosofia de engajamento. A pessoa não é uma realidade definível, uma vez que não pode ser apreendida do exterior pelo olhar objetivante das ciências: "a pessoa se apreende e se conhece em seu ato, como movimento de personalização", sua experiência fundamental sendo a da comunicação.

petição de princípio (lat. petitio principii) Falácia \*lógica caracterizada pela pressuposição, em um argumento, daquilo que se pretende demonstrar em sua conclusão. Ver círculo.

phronesis Termo grego que pode ser traduzi-do por "senso prático", "senso comum", ou até mesmo "prudência". Na Ética a Nicomaco (VI, 5), Aristóteles define phronesis como sabedoria prática, uma das virtudes intelectuais, aquilo que faz com que o homem seja capaz de deliberar corretamente sobre o que é bom ou mau para si.

Piaget, Jean (1896-1980) Criador da \*epistemologia genética, Piaget nasceu em Neuchâtel, Suíça, tendo sido inicialmente biólogo, dedicando-se depois à lógica, à psicologia e à filosofia. Lecionou nas Universidades de Gene-bra, Lausanne e Paris, e dirigiu o Instituto de Ciências da Educação em Genebra. Notabilizou-se sobretudo por seus estudos de psicologia cognitiva e por sua teoria sobre o processo de construção do conhecimento no indivíduo desde a infância, baseada em meticulosas pesquisas empíricas. Essa teoria teve grande influência nos métodos educacionais empregados pela pedagogia contemporânea. Examinou detidamente o desenvolvimento da inteligência na criança, em relação ao mundo que a cerca, distinguindo suas várias etapas desde o que chamou de fase sensoriomotriz, inicial, até a fase lógica e discursiva, já no começo da adolescência. Piaget considerava que "a natureza de uma realidade viva é revelada não só por suas etapas iniciais nem por suas etapas terminais, mas pelo processo mesmo de sua transformação". Segundo ele, a epistemologia genética fornece as bases para a compreensão das diferentes formas do pensamento científico, bem como os fundamentos para a reflexão filosófica. Sua influência na psicologia e na pedagogia, bem como na filosofia, sobre-tudo no campo da teoria do conhecimento, foi considerável. Suas principais obras são: A linguagem e o pensamento na criança (1925), 0 nascimento da inteligência na criança (1936),. A psicologia da inteligência (1947), Tratado de lógica (1949), Introdução à epistemologia genética, 3 vols. (1950), 0 estruturalismo (1968), A epistemologia genética (1970), A epistemologia das ciências do homem (1970), Psicologia e epistemologia (1970).

Pico della Mirandola, Giovanni (1463-1494) Humanista e filósofo italiano (nascido em Ferrara). Em Florença, conheceu Marsilio Ficino e descobriu Platão, o neoplatonismo e os livros herméticos. Sua obra Conclusiones philosophicae (1486) e ele próprio foram acusados de heréticos, e Pico della Mirandola refugiou-se na França. Retornando a Florença, ficou sob a proteção de Lourenço de Medici, governante local e protetor das letras e das artes. Tendo se destacado pela precocidade e pela amplidão de seus conhecimentos, bem como pela audácia de suas teses filosóficas e teológicas, escreveu também Heptalus, narrativa mística da criação, In astrolggicum librí XII, ataque à astrologia, De ente, et uno, resumo das idéias de Platão e Aristóteles.

Pirro (c.365-275 a.C.) O filósofo grego Pirro de Elida foi o fundador do \*ceticismo propriamente dito. Sua doutrina,

eminentemente prática, pode se resumir nas seguintes proposições: a) sobre todas as coisas, devemos suspender nosso juízo, nada devemos afirmar ou negar (é a dúvida universal dos sofistas); b) tudo o que se apresenta como verdade não passa de hábito

e convenção; c) precisamos distinguir entre os fenômenos e as causas incognoscíveis: é indiscutível que sinto o gosto do mel, mas não posso apreender a relação entre minha sensação e a natureza do mel; d) conseqüência prática: a indiferença absoluta em relação a tudo, uma vez que nada é bom ou mau em si, não há lugar para preferir uma coisa à outra; tudo é indiferente, eis o segredo da felicidade.

**pirronismo** Termo derivado de \*Pirro de Elida, fundador da escola cética, designando uma forma de \*ceticismo radical, que defende não só a suspensão (\*epoché) da crença em algo, por ser impossível a certeza, mas também a suspensão do próprio juízo, já que tudo o que pode ser afirmado pode ser negado com igual razão. Só assim seria possível atingir-se a paz de espírito, a \*ataraxia, ou imperturbabilidade. Ver Pirro.

Pitágoras (séc.VI a.C.) O filósofo e matemático grego Pitágoras (nascido em Samos) foi quem inventou a palavra \* filosofia. Deixou duas doutrinas célebres: a divindade do número e a crença na metempsicose (migração das almas de corpo em corpo). Percorreu o mundo conhecido, pregando sua doutrina, uma espécie de seita, um orfismo renovado, fundada numa mística comportando uma regra de vida por iniciação secreta, por ritos para o êxtase onde a alma seria desligada do corpo (prisão da alma). Após a morte, a alma retorna em outro corpo, onde escontra um destino em conformidade com suas virtudes e vícios anteriores. Por outro lado, os números constituem a essência de todas as coi-sas. São o princípio de tudo: por detrás das qualidades sensíveis, há somente diferenças de número e de qualidade. A natureza do som que ouvimos depende da longitude da corda vibran-te. O número é a verdade eterna. O número perfeito é o 10 (triângulo místico). Os astros são harmônicos. Nessa harmonia, que só os inicia-dos ouvem, cada astro, tendo um número por essência, fornece uma relação musical. Pitágoras é um dos primeiros filósofos a elaborar uma "cosmogonia", isto é, um vasto sistema que pretende explicar o universo. Ver pitagorismo.

pitagorismo 1. Doutrina da escola fundada por \*Pitágoras na colônia grega de Crotona, no sul da Itália, tendo grande influência em toda a Antigüidade. O pitagorismo divide-se em duas tendências: uma semi-religiosa de caráter mais místico e espiritualista, desenvolvendo uma concepção de reencarnação da alma, provavelmente de influência oriental; outra, caracterizando-se por considerar o número como representando toda a realidade, que seria, em essência, matemática.

2. Por extensão, denomina-se "pitagorismo" toda concepção que atribui papel central à ma-temática no conhecimento do mundo natural e do universo em geral. P.ex., neste sentido, diz-se o "pitagorismo de Galileu", que afirmava: "o livro da natureza é escrito em linguagem matemática" (Diálogos). Ver Pitágoras.

Platão (c.427-348 ou 347 a.C.) Filósofo grego, discípulo de Sócrates, Platão deixou Atenas depois da condenação e morte de seu mestre (399 a.C.) Peregrinou doze anos. Conheceu, entre outros, os pitagóricos. Retornou a Atenas em 387 a.C, com 40 anos, procurando reabilitar Sócrates, de quem guardava a memória e o ensinamento. Retomou a teoria de seu mestre sobre a \*"idéia", e deu-lhe um sentido novo: a idéia é mais do que um conhecimento verdadeiro: ela é o ser mesmo, a realidade verdadeira. absoluta e eterna, existindo fora e além de nós, cujos objetos visíveis são apenas reflexos. A doutrina central de Platão é a distinção de dois mundos: o mundo visível, sensível ou mundo dos reflexos, e o mundo invisível, inteligível ou mundo das idéias. A essa concepção dos dois mundos se ligam as outras partes de seu sistema: a) o método é a \*dialética, consistindo em que o espírito se eleve do mundo sensível ao mundo verdadeiro, o mundo inteligível, o mundo das idéias; ele se eleva por etapas, passando das simples aparências aos objetos, em seguida dos objetos às idéias abstratas e, enfim, dessas idéias às idéias verdadeiras que são seres reais que existem fora de nosso espírito; b) a teoria da \*reminiscência: vivemos no mundo das idéias antes de nossa \* encarnação" em nosso corpo atual e contemplamos face a face as idéias em sua pureza; dessa visão, guardamos uma mudan-ça confusa; nós a reencontramos, pelo trabalho da inteligência, a partir dos dados sensíveis, por "reminiscência"; c) a doutrina da imortalidade da alma, demonstrada no Fédon. Das obras de Platão, as mais importantes são: Apologia de Sócrates (trata-se do discurso que Sócrates poderia ter pronunciado diante de seus juízes; descreve seu itinerário, seu método e sua ação);

Hippias Maior (o que é o belo?); Eutifron (o que é a piedade?); Menon (o que é a virtude? Pode ser ensinada? São os diálogos constituindo o exemplo perfeito da maiêutica; são aporéticos: a questão colocada não é resolvida, o leitor é convidado a prosseguir a pesquisa após ter purificado seu falso saber); Teeteto (o que é a ciência? Expõe e faz a crítica da tese que faz derivar a ciência da sensação e que afirma ser o homem a medida de todas as coisas); Fédon (sobre a imortalidade da alma; diálogo que relata os últimos dias de Sócrates e trata da atitude do filósofo diante da morte); Crátilo (quais as relações entre as coisas e os nomes que lhes são dados? Há denominações naturais ou elas de-pendem todas da convenção?); O banquete (do amor das belas coisas ao amor do belo em si. Papel pedagógico do amor); Górgias (sobre a retórica; estuda a forma particular de violência que pode ser exercida pelo domínio da retórica e opõe a sofística à filosofia); A\_república (da justiça; definição do homem justo a partir do estudo da cidade justa; a cidade ideal, papel da educação, lugar do filósofo na cidade; como o regime ideal é levado a degenerar-se). Na República, no Politico e nas Leis, Platão enuncia as condições da cidade harmoniosa, governada pelo filósoforei, personalidade que governa com autoridade mas com abnegação de si, com os olhos fixos na idéia do bem. A virtude supre-ma consiste no "desapego" do mundo sensível e dos bens exteriores a fim de orientar-se para a contemplação das idéias. notadamente da idéia do bem, e realizar esse ideal de perfeição que é o bem. Abaixo dessa virtude quase divina situa-se a virtude propriamente humana: a justiça, que consiste na harmonia interior da alma. }-- Outros livros ou diálogos: Críton, Fedro, Parmênides, Timeu e Filebo. Toda a doutrina de Platão pode ser interpretada como uma crítica em relação ao dado sensível, social ou político, e com uma exortação a transformá-lo se inspirando nas idéias, cuja ação (cognitiva, moral e política) deve reproduzir, o mais fielmente possível, a ordem perfeita no mundo do futuro. Para realizar seu "projeto" filosófico, Platão funda a \*Academia, assim chamada por situar-se nos jardins do herói ateniense Academos. Ver platonismo: neoplatonismo.

**platonismo** 1. Denominação da filosofia de Platão e de seus seguidores, ou de qualquer pensamento filosófico influenciado por Platáo. Foi imensa a influência de Platão na formação da tradição filosófica ocidental, sendo que \*Whitehead chegou mesmo a afirmar que toda a filosofia ocidental não passa de um conjunto de notas de pé de página à obra de Platão.

2. Historicamente, o platonismo desenvolveu-se juntamente com a Academia fundada por Platão em 338 a.C., existindo até o ano 529 da era cristã, quando o imperador romano Justiniano, em Constantinopla, ordenou o fechamento das escolas filosóficas

pagãs. O pensamento da Academia, entretanto, passa por períodos distintos, não se limitando a uma simples preservação, comentário e difusão do pensamento de Platão. mas interpretando-o de diferentes maneiras, incluindo uma fase cética (ver Nova Academia). O platonismo não se restringe. contudo, apenas à doutrina transmitida pela Academia. Sua importância durante o helenismo é muito grande. dando origem ao \*neoplatonismo. Também o desenvolvimento da filosofia cristã com a escola de \*Alexandria, a escola de Capadócia e o pensamento de sto. Agostinho são diretamente influenciados pelo platonismo (ver patrística). Durante todo o período medieval, até pratica-mente o século XII, quando a obra de Aristóteles torna-se mais conhecida no Ocidente, o platonismo foi a filosofia predominante, devido basicamente à influência do pensamento de sto. Agostinho. e da obra do Pseudo-Dionísio, também conhecido como Dionísio, o Areopagita. através de João Escoto Erígena (ver patrística; escolástica). Por sua vez, o fechamento da Academia em 529 acarretou a emigração dos filósofos platônicos para o Oriente, sobretudo para a Pérsia. fazendo com que o platonismo tivesse também posteriormente grande importância na formação do pensamento árabe. Embora perca, em parte, sua influência a partir do séc.XIII, devido ascensão do aristotelismo, o platonismo ressurge durante o Renascimento. Mesmo no pensamento moderno e contemporâneo, muitas das questões tratadas nos diálogos de Platão continuam a ser discutidas, e esses diálogos continuam a ser estudados e comentados.

3. 0 platonismo, no entanto, não está ligado apenas à obra e ao pensamento de Platão, mas, em linhas gerais, caracteriza-se pelo dualismo entre corpo e alma, matéria e espírito, inteligência e sensação: pela crença em um mundo de formas ou objetos abstratos. autônomo de nosso conhecimento; pelo espiritualismo e a crença em uma doutrina da reminiscência: pelo recurso à dialética como forma de elevação do espírito para além do mundo sensível; por uma visão política que defende uma aristocracia do espírito nos moldes da República. Em muitos dos filósofos que podem ser considerados representantes do platonismo podemos encontrar, freqüentemente, uma ou algumas dessas características, embora não necessariamente todas. E nesse sentido, por exemplo, que podemos falar contemporaneamente em filosofia da matemática, no platonismo de \*Frege, na medida em que este considera os objetos matemáticos (tais como os números) existentes independentemente de nosso pensamento e de nosso conhecimento sobre eles.

Plotino (205-270) Filósofo neoplatônico, oriundo de família romana. Plotino nasceu no Egito. Descobriu o \*neoplatonismo em Alexandria, onde permaneceu 11 anos antes de fixar-se em Roma. Abriu aí sua própria escola na qual acolheu adeptos entusiastas, entre os quais vá-rios filósofos de profissão, senadores e até o imperador Galieno. O objetivo dessa escola era a renovação do platonismo. Somente em 255, por insistência de seus discípulos, resolveu ditar e escrever seu pensamento. Esse trabalho foi realizado pelo fervoroso discípulo Porfírio. São 54 tratados reagrupados em seis Enéades, isto é, "grupos de nove". A filosofia de Plotino é a mais célebre do conjunto do neoplatonismo. No fundo, trata-se de um puro misticismo, calcado na doutrina das idéias de Platão, mas acrescentando-lhe uma teoria do Uno. Hipóstase supre-ma, o Uno é o Todo, a fonte do universo, a unidade do universo, seu ser último e primeiro, superior mesmo ao bem. O caminho para se atingir esse princípio abstraio, que é o Uno, não é o da dialética de Platão. porque o conhecimento do Uno implica um êxtase religioso, o que conduz ao misticismo. Boa parte de sua obra é dedicada à luta contra os cristãos e os \*gnósticos, embora sua interpretação espiritualista do platonismo venha a influenciar fortemente o desenvolvimento do pensamento cristão medie-val, sendo, por vezes, as três hipóstases aproximadas da Santíssima Trindade.

pluralismo (do lat. pluralis) 1. Doutrina que afirma a existência de uma pluralidade ou multiplicidade de seres, individuais e autônomos. e que considera o real como múltiplo. Irredutível a uma substância ou princípio único, ou mesmo a dois princípios apenas como no dualismo. Neste sentido. William James é identificado como pluralista, sobretudo devido a sua obra .4 Pluralistic Universe (1909). Ver monismo; dualismo.

2. Em um sentido ideológico ou político, corresponde à atitude de aceitação de uma pluralidade de opiniões, atitudes ou posições diferentes e até mesmo divergentes, que no entanto se respeitam mutuamente. Ex.: pluralismo democrático.

**poder** (lat. vulgar potere) 1. Capacidade, faculdade, possibilidade de realizar algo, derivada de um elemento físico ou natural, ou conferida por uma autoridade institucional. Ex.: poder criador, poder do fogo de derreter a cera, poder de nomear e demitir etc.

- 2. Em um sentido político, examina-se o fundamento do poder, do exercício do domínio político, seja na força: poder ditatorial, poder militar, seja em uma autoridade legitimamente constituída: poder constitucional.
- 3. \*Montesquieu formulou a doutrina dos três poderes, que estabelece o princípio do equilíbrio e da independência dos poderes executivo, legislativo e judiciário em um Estado, que de-vem agir autônomos e livremente para que se preserve a harmonia política.
- 4. Michel \*Foucault. sobretudo a partir de sua obra Vigiar e punir, se propôs realizar uma \*genealogia do poder, um exame das relações entre saber e poder, ciência e dominação, con-trole. na formação da sociedade contemporânea. Essa "genealogia" parte da constatação de que o poder é exercido na sociedade não apenas através do Estado e das autoridades formalmente constituídas, mas de maneiras as mais diversas, em uma multiplicidade de sentidos, em níveis distintos e variados, muitas vezes sem nos dar-mos conta disso. Essa idéia é desenvolvida principalmente em sua obra Micro/is/ea do poder.

Polanyi, Michael (1891-1976) Filósofo húngaro (nascido em Bucareste) e emigrado na Inglaterra por razões políticas (1933). Polanyi foi um cientista famoso que se interessou pela filosofia, pelas ciências sociais e pelos aspectos humanos na produção científica. Opondo-se tan-to ao objetivismo positivista quanto ao subjetivismo cético e arbitrário, elaborou toda uma filosofia da ciência e uma filosofia social cen-

iradas na pessoa humana a fim de encontrar o significado do homem no universo e de fundar unia 'objetividade" que não subestimasse a ação do homem e do cientista no mundo. Porque o cientista é um homem "comprometido" e segue uma "lógica do compromisso": "a verdade é algo que só pode ser pensado crendo-se nela". Com isso, o conhecimento se integra à ação. Obras principais: The Logic of Liberty (1951), Personal Knowledge: Towards a Critical Philosophy (1958), Beyond Nihilism (1960), The Tacit Dimension (1966), Scientific Thought and Social Reality (1974).

Polémon (c.340-273 a.C.) Filósofo grego (nascido em Atenas). Amigo e discipulo de Xenócrates, a quem sucedeu como diretor da Academia, em 314 a.C. Nada resta de suas obras.

política (lat. politicos, do gr. politikós) Tudo aquilo que diz respeito aos cidadãos e ao governo da cidade, aos negócios públicos.

A filosofia política é assim a análise filosófica da relação entre os cidadãos e a sociedade. as formas de poder e as condições em que este se exerce, os sistemas de governo, e a natureza, a validade e a justificação das decisões políticas. Segundo Aristóteles, o homem é um animal político. que se define por sua vida na sociedade organizada politicamente. Em sua concepção. e na tradição clássica em geral, a política corno ciência pertence ao domínio do conhecimento prático e é de natureza normativa, estabelecendo os critérios da justiça e do bom governo. e examinando as condições sob as quais o homem pode atingir a felicidade (o bem-estar) na sociedade, em sua existência coletiva. A Repzíblica de Platão e a Política de Aristóteles estão entre as obras mais famosas da tradição filosófica sobre política. podendo-se incluir ainda O príncipe (1512-1513) de Maquiavel, O leviatã (1651) de Ilobbes, o Segundo tratado do governo (1690) de Locke, O contrato social (1762) de Rousseau, a Filosofia do direito (1821) de Hegel, O capital (1867) de Marx e Engels. e o tratado Sobre a liberdade (1859) de Stuart Mill, todos considerados obras clássicas na formação da teoria política.

Politzer, Georges (1903-1942) Filósofo marxista francês de origem húngara. combateu a filosofia espiritualista de \*Bergson e a psicologia idealista de sua época. Criticou a psicologia experimental e a introspeccionista, bem como o caráter "abstrato" do conceito freudiano de \*inconsciente. Defendeu a instauração de uma psicologia "concreta" capaz de estudar o homem, não somente em relação com o meio físico, mas sobretudo com o meio social. Principais obras: O Bergsonismo, uma mistificação filosófica (1926): Crítica dos fundamentos da psicologia (1930).

Pomponazzi, Pietro (1462-1525) A grande preocupação do filósofo renascentista italiano Pomponazzi (nasceu em Mântua) foi a de reno-var o pensamento aristotélico, mediante um "nascimento do original", no sentido da interpretação que dele dera Alexandre de Afrodísias. E isto, contra a interpretação dos averroistas. O centro de sua discórdia com os averroístas dizia respeito ao problema da natureza da \*alma e de seu destino depois da morte do indivíduo. Pomponazzi ia contra o conceito de imortalidade da alma. Para ele, após a morte do indivíduo, desaparece a alma. Com isso, nega o destino eterno do homem, o inferno, o purgatório e o céu. Acusado de herético, defendeu-se com a sua teoria da dupla verdade: algo pode ser verdadeiro em filosofia e falso em teologia, e vice-versa. Seu livro mais importante, De immortalitate animae (1516), além de "demonstrar" que a alma racional, vinculada à alma sensitiva, é tão mortal quanto esta última. Defendeu a tese segundo a qual o homem, ao morrer, é dissolvido na matéria universal, origem de todos os fenômenos do mundo.

Popper, Karl (1902-1994) Um dos mais in-fluentes filósofos da ciência contemporânea, Karl Popper nasceu e estudou em Viena, exilando-se, após a ascensão do nazismo, na Nova Zelândia, de onde transferiu-se para a Inglaterra onde passou a viver. Foi professor na London School df Economics da Universidade de Londres (1949), onde criou um importante centro de investigações em filosofia da ciência. Inicial-mente influenciado pela filosofia do Círculo de Viena, Popper desenvolveu, no entanto, uma concepção própria da lógica e da metodologia da ciência. Sua principal contribuição consiste na formulação da noção de falsificabilidade como critério fundamental para a caracterização das teorias científicas, tentando assim superar o problema da impossibilidade da verificação definitiva de uma hipótese através do método in-

dutivo encontrado na ciência. Assim, para Pop-per, é a possibilidade de falsificar uma hipótese científica que permite a correção e o desenvolvimento das teorias científicas, e em última análise o progresso da ciência, embora nenhuma teoria possa jamais ser fundamentada de forma conclusiva. O conhecimento é portanto essencialmente conjetural, sendo impossível a certeza definitiva. E necessário por isso defender a liberdade de crítica e de experimentação. Na política e nas ciências sociais, Popper defende o liberalismo e o individualismo, criticando o historicismo. Suas principais obras são: A lógica da pesquisa científica (1935), A sociedade aber-ta e seus inimigos (1945), A pobreza do historicismo (1957), Conjeturas e refutações (1963). Conhecimento objetivo (1972), Autobiografia intelectual (1976) e O eu e seu cérebro (1977), em colaboração com J. Eccles.

**Porfírio** (c.232-c.305) Filósofo grego (nasci-do em Tiro) neoplatônico, tendo sido discípulo de Plotino, de quem publicou as Enéades. Porfírio teve uma grande influência para os filósofos medievais, pois foi ele quem sistematizou, sob a forma de uma árvore, os universais ou idéias gerais (o gênero, a espécie. a diferença, o próprio e o acidente) com os quais Aristóteles definia um ser. Além de comentários às obras de Aristóteles, de Platão e Homero, Porfírio escreveu: Vida de Pitágoras, Vida de Plotino e Isagogé. Defendeu o paganismo e combateu o cristianismo. Ver árvore de Porfírio.

**por** Si Expressão que traduz as expressões latinas a se e per se, significando a existência de algo em razão de sua própria essência, em virtude de sua própria natureza, sem causa ex-terna.

Pórtico (lat. porticus) Colunata em Atenas sob a qual \*Zenão de Cicio, o fundador do estoicismo ou escola estóica, dava aulas a seus discípulos. Usa-se a palavra "Pórtico" com o sentido figurado de "escola estóica".

Posidônio (135-51 a.C.) Filósofo grego (nascido na Síria) estóico; foi discípulo de Panécio e pertenceu à segunda fase da escola estóica, chamada estoicismo médio; ensinou em Rodes e fez viagens a Roma, à Africa do Norte, à Espanha e à Gália. Escreveu muitos livros sobre história geral e filosofia, ensaios sobre os deuses etc., mas nada resta dessas obras.

**POSİTİVİSMO** (fr. positivisme) I. Sistema filosófico formulado por Augusto \*Comte. tendo como núcleo sua teoria dos três \*estados, segun-do a qual o espírito humano, ou seja. a sociedade, a cultura, passa por três etapas: a teológica, a metafísica e a positiva. As chamadas ciências positivas surgem apenas quando a humanidade atinge a terceira etapa, sua maioridade, rompendo com as anteriores. Para Comte. as ciências se ordenaram hierarquicamente da seguinte forma: matemática, astronomia, física, química, biologia, sociologia; cada uma tomando por base a anterior e atingindo um nível mais elevado de complexidade. A finalidade última do sistema é política: organizar a sociedade cientificamente com base nos principios estabelecidos pelas ciências positivas.

2. Em um sentido mais amplo, um tanto vago, o termo "positivismo" designa várias doutrinas filosóficas do séc.XIX. como as de Stuart \*Mill, \*Spencer, \*Mach e outros, que se caracterizam pela valorização de um método empirista e quantitativo, pela defesa da experiência sensível como fonte principal do conhecimento, pela hostilidade em relação ao \*idealismo, e pela consideração das ciências empírico-formais como paradigmas de cientificidade e modelos para as demais ciências. Contemporaneamente muitas doutrinas filosóficas e científicas são consideradas "positivistas" por possuírem algumas dessas características, tendo este termo adquirido uma conotação negativa nesta aplicação.

3. Positivismo lógico: o mesmo que \*fisicalismo.

positivo (lat. positivos) 1. Que existe, que é real, palpável, concreto, fatual.

- 2. Segundo \*Comte, "todas as línguas ocidentais estão de acordo em conceder ao termo positivo e a seus derivados os dois atributos de realidade e de utilidade, cuja combinação por si só é suficiente para definir o verdadeiro espírito filosófico, que no fundo é apenas o bom senso generalizado e sistematizado" (Discurso sobre o conjunto do positivismo).
  - 3. Existente de fato, estabelecido, instituído. Ex.: direito positivo, religião positiva. Oposto a natural.

pós-moderno Ver modernidade.

possívellpossibilidade (lat. possibilis; lat. possibilitas) 1. Aquilo que não é, mas poderia ser, que é realizável, que satisfaz as condições gerais da existência. Pode-se distinguir a possibilidade física, ou seja, aquilo que é de fato realizável, que não vai contra as leis da natureza, da possibilidade lógica, que indica aquilo que é em princípio realizável, já que não envolve nenhuma contradição. Oposto a impossível, impossibilidade. Ver necessidade; probabilidade.

- 2. Do ponto de vista da \*modalidade, ojuízo possível é aquele que envolve \*contingência, que afirma algo que pode ou não ocorrer.
- 3. Mundo possível: segundo Leibniz, o mundo existente é o melhor dos mundos possíveis, já que é o mundo efetivamente criado por Deus, "dentre as infinitas combinações de possíveis e de séries de possíveis, existe apenas uma na qual a maior quantidade de essência ou de possibilidade é trazida á existência" (Teodicéia).

**postulado** (lat. postulatum) I. \*Pressuposto. Proposição cuja verdade se pressupõe para a demonstração de outras proposições e para a construção de um \*sistema hipotético-dedutivo. Proposição que não é evidente nem demonstrável e que no entanto deve ser admitida como válida por servir de ponto de partida de um sistema teórico. Reconhece-se assim que nenhum sistema pode conter em si apenas verdades demonstradas, ou seja, pode partir de uma certeza absoluta. O próprio princípio da demons-tração seria indemonstrável. Ex.: o postulado das paralelas na geometria de Euclides. Ver axioma.

2. \*Kant denomina postulados da razão prática os três enunciados indemonstráveis, mas necessários para garantir o sentido da lei e da existência morais: o que afirma a existência de \*Deus, o que afirma a imortalidade da \*alma e o que afirma a \*liberdade do homem.

potência (lat. potentia) 1. Em um sentido genérico, possibilidade, faculdade.

2. Na filosofia aristotélica e na escolástica, a noção de potência opõe-se à de ato, caracterizando o estado virtual do ser. "O ato é o fato de uma coisa existir na realidade, e não do modo como dizemos que existe uma potência, quando dizemos, por exemplo, que Hermes está em potência na madeira" (Aristóteles, Metafsica, IX, 1048). Há várias formas de se dizer que algo está em potência. Um fruto está cm potência na semente. já que na natureza da semente há a possibilidade de esta gerar o fruto, ou seja como um desenvolvimento natural. A estátua de Her-mes está em potência no bloco de madeira, já que este contém a possibilidade de ser transformada cm uma estátua. Ver potencialidade.

potencialidade (do lat. medieval potentialitas) Característica daquilo que está em potência, que contém a possibilidade de vir a ser algo. Qualidade a ser desenvolvida por alguém. Ex.: a educação deve desenvolver as potencialidades do indivíduo. Ver potência.

**POVO** (lat. populus: povo, na Roma antiga con-junto de todos os cidadãos, constituindo coin o Senado os órgãos essenciais do Estado) 1. Em um sentido amplo. conjunto de indivíduos que habitam um mesmo território ou região, que possuem certas características comuns e que têm uma relativa consciência de sua identidade como tal. Ex.: o povo brasileiro, o povo judeu. Tratase de termo bastante ambíguo, por vezes confundindo-se com população, como habitantes de uma região. Por outro lado, um povo pode estar disperso geograficamente, ex., o povo judeu, o povo palestino, parecendo então confundir-se com raça ou origem étnica.

- 2. Em um sentido político mais específico. os cidadãos de uma determinada nação. Ex.: o presidente foi eleito pelo povo.
- 3. Classe social inferior. Ex.: homem do povo.

Prado Jr., Caio (1907-1990) Filósofo e historiador brasileiro. Nasceu em S. Paulo onde formou-se em Direito. Foi um dos pioneiros do pensamento marxista no Brasil, militando no Partido Comunista Brasileiro. Preso diversas vezes, exilou-se na Europa entre 1937 e 1939. Escreveu o clássico Formação do Brasil contemporánep (1942), obra pioneira na interpretação do período colonial e na análise das origens do subdesenvolvimento. Fundou a Revista Brasiliense, de grande influência sobretudo na década de 50 e início da de 60. Suas principais obras foram: Evolução política do Brasil (1933), História econômica do Brasil (1945), Dialética do conhecimento (1952). História e desenvolvi-mento (1978). O que é filosofia (1981).

pragmática/pragmático (lat, pragmaticus. do gr. pragmatikôs) L Em um sentido geral,

"pragmático" significa concreto, aplicado, prático, e opõe-se a teórico, especulativo, abstrato. Daí Kant ter intitulado uma de suas últimas obras a Antropologia de um ponto de vista pragmático (1798), já que esta trata do sujeito empírico, em oposição ao sujeito transcendental, isto é, do homem em sua existência concreta.

2. A pragmática é uma das divisões tradicionais das ciências da linguagem, dizendo respeito aos signos em relação a seu uso concreto pelos falantes de uma língua. Ver semiologia; semântica; sintaxe; pragmatismo.

**pragmatismo** (ingl. pragmatism) Concepção filosófica, mantida em diferentes versões por, dentre outros, Charles Sanders Peirce, William James e John Dewey, defendendo o empirismo no campo da teoria do conhecimento e o utilitarismo no campo da moral. O pragmatismo valoriza a prática mais do que a teoria e considera que devemos dar mais importância ás con-seqüências e efeitos da ação do que a seus princípios e pressupostos. A teoria pragmática da verdade mantém que o critério de verdade deve ser encontrado nos efeitos e conseqüências de uma idéia, em sua eficácia, em seu sucesso. A validade de uma idéia está na concretização dos resultados que se propõe obter. Ver pragmática.

**prática/prático** (gr. praktikós, de prattein: agir, realizar, fazer) 1. Que diz respeito à ação. Ação que o homem exerce sobre as coisas, aplicação de um conhecimento em uma ação concreta, efetiva. Ex.: "saber prático". Conhecimento empírico, saber fazer algo. Ex.: "prática pedagógica", "prática médica". Oposto a teórico, especulativo.

2. Razão prática. Segundo Kant, responde-mos à questão teórica "o que podemos saber?" pelo exame das condições a priori do conheci-mento; enquanto que respondemos à questão prática, "o que devemos fazer?", pelo estabelecimento das leis da ação moral. "Tudo na natureza age de acordo com leis. Há apenas um ser racional que tem a faculdade de agir a partir da representação das leis. isto é, a partir dos princípios, em outras palavras, que tem vontade. Uma vez que para derivar as ações das leis a razão é necessária, a vontade não é senão a razão prática" (Kant. Metafisica dos costumes).

**praxeologia** (ingl. praxeology, alteração de praxiology) Teoria ou ciência da ação que procura estabelecer as leis que governam a acão humana, levando a conclusões e resultados ope-racionais.

**PFAXÍS** Na filosofia marxista, a palavra grega praxis é usada para designar uma relação dialética entre o homem e a natureza, na qual o homem, ao transformar a natureza com seu trabalho, transforma a si mesmo. A filosofia da praxis se caracteriza por considerar como problemas centrais para o homem os problemas práticos de sua existência concreta: "Toda vida social é essencialmente prática. Todos os misté-rios que dirigem a teoria para o misticismo encontram sua solução na praxis humana e na compreensão dessa praxis" (Marx, Oitava tese sobre Feuerbach).

**PFAZEF** (do lat. placere: agradar, satisfazer) Uma das dimensões básicas da vida afetiva, o prazer opõe-se à dor e ao sofrimento, caracterizando-se pela consciência a satisfação de uma tendência ou desejo. Podem-se distinguir os prazeres fisicos, derivados dos sentimentos, dos prazeres intelectuais, em que o elemento intelectual, como na apreciação de uma obra de arte, se sobrepõe ao sensorial. Ver hedonismo.

**preconceito** Opinião ou crença admitida sem ser discutida ou examinada, internalizada pelos indivíduos sem se darem conta disso, e influenciando seu modo de agir e de considerar as coisas. O preconceito é constituído assim por uma visão de mundo ingênua que se transmite culturalmente e reflete crenças, valores e interesses de uma sociedade ou grupo social. O termo possui um sentido eminentemente pejorativo, designando o caráter irrefletido e freqüentemente dogmático dessas crenças, que se revestem de uma certeza injustificada. Ex.: "o pre-conceito racial". Entretanto, é preciso admitir que nosso pensamento inevitavelmente inclui sempre preconceitos, originários de sua própria formação, sendo tarefa da reflexão crítica precisamente desmascarar os preconceitos e revelar sua falsidade.

**predicado** (lat. tardio praedicatum) Em lógica, qualidade de algo. Aquilo que se afirma ou nega de um sujeito. Ex.: Na proposição A rosa é vermelha, a cor vermelha é predicada, ou atribuída, à rosa. Ver relação.

premissa (lat. praemissa) 1. Em um sentido mais geral, as premissas são os pressupostos ou pontos de partida de um raciocínio ou argumento.

2. No \*silogismo, as premissas —maior, que contém o termo de maior extensão, e menor, que contém o termo de menor extensão — são as duas proposições que antecedem a conclusão e com base nas quais se deduz a conclusão, que é, portanto, uma conseqüência das premissas. Ver dedução; inferência; lógica.

**prenoção** (lat. praenotio: conhecimento antecipado) 1. Em um sentido amplo, noções gerais, de natureza implícita e de sentido pouco preciso, que se originam da experiência dos indivíduos, sem elaboração teórica ou conceituai e sem serem tematizadas diretamente.

2. Na filosofia clássica, sobretudo no \*estoicismo e no \*epicurismo, a prolepse. termo que se pode traduzir por prenoção, era uma forma de "conhecimento pré-teórico", natural e espontâneo, inato ou oriundo da experiência prática dos indivíduos e anterior a qualquer elaboração ou reflexão. A prolepse, por sua vez, explica o próprio desenvolvimento do conhecimento conceitual, ao qual serve como ponto de partida, sendo assim uma espécie de \*pressuposto do conhecimento.

pré-socráticos Termo que designa, na história da filosofia, os primeiros filósofos gregos anteriores a Sócrates (sécs.VJ-V a.C.), também denominados fisiólogos por se ocuparem com o conhecimento do mundo natural (physis). Tales de Mileto (640-c.548 a.C.) é considerado, já por Aristóteles, como o "primeiro filósofo", devido à sua busca de um primeiro princípio natural que explicasse a origem de todas as coisas. Tales é tido como fundador da escola \* jônica, que inclui seu discípulo Anaximandro. As principais escolas filosóficas pré-socráticas, além da escola jônica, são: a atomista, incluindo Leucipo (450-420 a.C.) e Demócrito (c.460-c.370 a.C.); a pitagórica, fundada por Pitágoras de Samos (século VI a.C.); a eleata, de Xenófanes (século VI a.C.) e Parmênides (c.510 a.C.) e seu discípulo Zenão; a mobilista, de Heráclito (c.480 a.C.). Com Sócrates e os sofistas, a filosofia grega toma novo rumo, sendo que a preocupação cosmológica deixa de ser predominante, dando Lugar a uma preocupação maior com a experiência humana, o domínio dos valores e o problema do conhecimento. Ver jônica, escola; atomismo; pitagorismo; eleatas; mobilismo: sofista.

**pressuposto** (do lat. medieval praesuppositio) 1. Algo que se toma como previamente estabelecido, como base ou ponto de partida para um raciocínio ou argumento. Um pressuposto pode ser explícito, como as premissas de um silogismo, que servem de base para a conclusão. Pode ser também implícito, no sentido de crenças, interesses, valores; que influenciam nossas ações e decisões sem que tenhamos consciência disso.

2. Em um sentido mais específico, a filosofia crítica pretende que uma ciência não deve ter pressupostos, isto é, que deve fundamentar-se em uma certeza absoluta, em um ponto de par-tida radical, em que procura examinar e justificar todos os fundamentos. A hermenêutica e certas concepções filosóficas antifundacionalistas, contemporâneas, consideram entretanto que isso é impossível, que toda teoria, toda pretensão a conhecimento, tem inevitavelmente pressupostos, e que esses pressupostos não podem ser examinados nem explicitados em sua totalidade. Isso não significa, entretanto, que a filosofia ou o conhecimento não devam ser críticos, isto é, não devam examinar seus pressupostos, mas simplesmente que esse exame jamais poderá

esgotar todos os pressupostos de um sistema teórico. Sempre ao se examinar algo se pressupõe algo não-examinado, ainda que seja a pró-pria razão que examina.

**primado** (lat. primatus) 1. Termo utilizado por Kant para designar a predominância da razão pura prática sobre a razão pura especulativa no plano do conhecimento, pois, em última instância, "todo interesse é prático", vale dizer, orientado para uma ação voluntária e moral.

2. Marx emprega o termo para designar a predominância da \*matéria ou mundo exterior sobre o \*pensamento ou mundo das idéias

primeiro (lat. primus) 1. Em um sentido geral, aquilo que não é precedido por nada.

- 2. Na lógica matemática, aquilo que se en-contra na origem de uma relação de princípio a conseqüência e que a determina. Ex.: os \*axiomas.
- 3. Na teoria do conhecimento, são ditos "primeiros" as noções ou verdades que se encontram na base de todo conhecimento, que consti

tuem seus pressupostos ou pontos de partida. Ex.: os primeiros princípios da razão na metafísica tradicional, o \*cogito para Descartes.

- 4. Na ordem ontológica, é primeiro aquilo que possui em si mesmo sua razão de ser, ou a \*causa para além da qual não podemos remontar; que é originário, do qual tudo o mais provém. Ex.: a causa primeira.
- 5. No campo da moral, aquilo que é funda-mental ou que possui o máximo valor: "O primeiro de todos os bens é a liberdade" (Rous-seau).

**primeiro motor** Expressão utilizada por Aristóteles e retomada por Tomás de Aquino para designar o motor imóvel, ou seja, Deus enquanto Ato puro, causa de toda mudança no mundo mas absolutamente não passível de toda mudança.

**Príncipe**, O (O Principe) Principal e mais influente obra de \*Maquiavel, escrita em 1513, na qual constata a incapacidade das repúblicas italianas de realizarem sua unidade, por falta de um monarca que lhes dê coesão territorial e política. Elaborou uma política positiva, pretendendo separar a \*política da \*moral, fundando-a na razão de Estado, tal como este se encarna em figuras históricas da época como César Borgia e Lorenzo de Médici. Para muitos, o pensamento político de Maquiavel reflete o cinismo da fórmula: "os fins justificam os meios". Contudo, sua doutrina política não coincide com o chama-do \*maquiavelismo, técnica da duplicidade que se compraz em desprezar os valores morais.

**Princípio** (lat. principium) 1. Lei geral que explica o funcionamento da natureza, e da qual leis mais específicas podem ser consideradas casos particulares. Ex.: princípio da conservação da energia.

- 2. Leis universais do pensamento, que constituem os fundamentos da própria racionalidade, e que permitem a estruturação do raciocínio lógico. Ex.: princípio da \*identidade, princípio do \*terceiro excluído, princípio da não-contradição. Ver lógica. Causas primeiras, fundamentos do conhecimento; segundo Descartes, "é preciso começar pela busca dessas causas primeiras, isto é, dos princípios; e estes princípios devem ter duas condições; uma, que sejam tão claros e evidentes que o espírito humano não possa duvidar de sua validade ...; a outra, que seja deles que dependa o conhecimento das outras coisas, de sorte que possam ser conhecidos sem elas, mas não reciprocamente elas sem eles" (Princípios da filosofia, prefácio).
- 4. Preceito moral, norma de ação que deter-mina a conduta humana e à qual um indivíduo deve obedecer quaisquer que sejam as circunstâncias. Ex.: homem de princípios.

princípio, petição de (lat. petitio principii) Falha de raciocínio, analisada por Aristóteles em sua lógica (Organon), consistindo em tomar como ponto de partida de uma demonstração aquilo mesmo que se trata de provar. Ver círculo vicioso; dialeto.

princípio de omni Princípio lógico segun-do o qual aquilo que é verdadeiro acerca de todos os indivíduos é verdadeiro acerca de cada um.

Principios da matemática, Os (Principia mathematica) Obra de Bertrand \* Russell, escrita em colaboração com A.N. \*Whitehead e publicada entre 1910-1913; nela, pretendem demonstrar que a \*lógica constitui os fundamentos da matemática, seguindo a inspiração de \*Leibniz e formulando uma linguagem formal que será uma das bases da lógica-matemática contemporânea, conhecida como "notação dos Principia". Trata-se de uma das obras mais importan-tes do assim chamado \*logicismo na lógica e fundamentos da matemática, procurando mostrar a possibilidade de reconstrução da matemática a partir de alguns conceitos e princípios lógicos básicos, e defendendo a idéia de que os objetos lógico-matemáticos são independentes tanto do mundo empírico quanto do espírito humano.

Princípios matemáticos da filosofia natural (Principia mathematica philosophiae naturalis) Principal obra de Newton, publicada em 1687 (2" edição revista, 1713), em que expõe sua nova concepção da física através de um método matemático, estabelecendo assim os princípios básicos do que conhecemos como "fisica de Newton", a mecânica clássica. Esta ciência tomar-se-á, no dizer do próprio \*Kant (\*Crítica da razão pura), um dos mais impor-tantes paradigmas do conhecimento e do método científico, influenciando fortemente o desenvolvimento das ciências naturais até o início do séc. XX, quando começou a ser questionada pela teoria da \*relatividade de \*Einstein.

**probabilidade** (lat. probabilitas) Determinação da expectativa racional da ocorrência de um fato. Cálculo através do qual se procura estabelecer a ocorrência ou não de um fato a partir de sua freqüência. A probabilidade pode ser determinada em vários graus, podendo ser maior ou menor, dependendo do grau de certeza que se tem. A teoria clássica da probabilidade procura estabelecer as chances de ocorrência de um evento em relação a outras alternativas possíveis. Ex.: dois dados podem ser jogados em trinta e seis combinações possíveis, onze dentre estas incluem o número seis, logo a probabilidade de obtermos um

seis é de 11136. Ver indução.

**probabilismo** Concepção segundo a qual as leis científicas têm um valor meramente probabilístico, ou seja, estatístico, indicando a probabilidade maior ou menor de um fato ocorrer. Considera-se que o probabilismo originou-se do ceticismo da \*Nova Academia, para o qual a verdade absoluta e a certeza definitiva seriam impossíveis, o conhecimento reduzindo-se ape-nas a um conjunto de opiniões prováveis.

**problema** (lat. e gr. problema) 1. Em um sentido genérico, dificuldade, tarefa prática ou teórica de difícil solução. No sentido originário da matemática, trata-se de uma questão envol-vendo relações entre elementos matemáticos com números, figuras etc. Ex.: traçar um círculo passando por três pontos que não estão em, linha reta.

2. Em um sentido mais amplo, filosófico e, em geral, teórico, toda questão crítica, de natureza especulativa ou prática, examinando o fundamento, a justificativa e o valor de um deter-minado tipo de conhecimento em forma de ação. Ex.: o problema da indução, o problema do livre-arbítrio etc.

problemático/problemática (do lat. vulgar problematicus) E problemático tudo aquilo que é duvidoso, que não tem prova conclusiva, cuja aceitação é discutível.

- 1. Em um sentido lógico, característica do \* juízo ou \*proposição que expressa uma simples \*possibilidade, podendo ser verdadeiro, porém sem que se tenha certeza disso. Para Kant, trata-se de uma das \*modalidades do juízo, sendo o juízo problemático precisamente aquele cuja afirmação ou negação é admitida como possível.
- 2. Em um sentido epistemológico, uma problemática é um conjunto de \*problemas elaborados por uma teoria científica determinada que delimita assim seu campo específico. Trata-se, portanto, de um conjunto de problemas mais gerais que definem as procupações básicas e o procedimento investigativo de uma corrente teórica. A problemática se constitui a partir do estado atual de uma questão ou questões teóricas em um momento histórico determinado e está relacionada a práticas teóricas e científicas de uma época, bem como ao contexto social em que se insere.

**PFOCESSO** (lat. processus: ação de avançar) 1. Atividade reflexiva que tem por objetivo alcançar o conhecimento de algo: "Seria preciso um processo infinito para se inventariar o conteúdo total de uma coisa" (Sartre). Ex.: O processo do trabalho.

- 2. Série de fenômenos sucessivos formando um todo e culminando em determinado resulta-do. Ex.: o processo de uma crise.
- 3. Processo ad infinitum: progresso indefinido ou sucessão sem término previsível. Oposto a regressão ad infinitum.

**Proclo** (c.410-485) Filósofo grego (nascido em Constantinopla, Turquia) neoplatônico; é considerado como o último grande mestre do neoplatonismo. Ensinou em Atenas por volta de 450. Defendia ardorosamente o paganismo e combatia o cristianismo. Escreveu comentários sobre os diálogos de Platão, um compêndio sobre obras de Aristóteles, ensaios místico-filosóficos e tratados sobre matemática e astronomia.

**progresso** (lat. progressus: avanço) 1. Gene-ricamente, desenvolvimento, crescimento, au-mento qualitativo ou quantitativo. Pode ser tomado em um sentido valorativamente neutro, ex.: progresso da doença.

- 2. Em um sentido mais específico, mudança para melhor que se obtém de forma gradual, tanto do ponto de vista do conhecimento, ex.: progresso da ciência; quanto do ponto de vista moral, social e político, ex.: progresso social.
- 3. Certas concepções relativistas contemporáneas questionam a idéia de progresso na medida em que não haveria a possibilidade de se estabelecerem critérios objetivos que permitis-sem considerar uma teoria científica, p. ex., como melhor do que outra. Desse modo tudo o que se poderia dizer é que há diferentes formas ou, modelos científicos. Ver Kuhn; paradigma; relativismo.
- 4. A ideologia do progresso é típica do séc. XVIII. Segundo ela, a filosofia das Luzes teria descoberto na noção de uma marcha contínua para a verdade a figura na qual melhor se exprimia seu otimismo histórico.

**projeto** (lat. projectus) 1. Na filosofia de \*Heidegger, característica do \*Dasein (ser-aí), de estar sempre lançado para além de si mesmo pela preocupação (Sorge).

2. No \*existencialismo de Sartre, o projeto é a resposta que cada indivíduo dá à \*situação em que se encontra no mundo, aquilo que dá sentido à sua existência, as escolhas que faz e que constituem sua \* liberdade: "o para-si, com efeito, é um ser cujo ser está em questão sob forma de projeto de ser".

**prolegômenos** (do gr. prolegomena) Apresentação preliminar de princípios gerais que serve de introdução ao desenvolvimento integral de uma teoria ou de uma ciência. Ex.: a obra de Kant (1783) Prolegômenos a toda metafísica futura que possa vir a ser considerada como ciência.

prolepse Verprenoção.

**prometéico** Adjetivo derivado de Prometeu, personagem da \*mitologia grega que, tendo roubado o fogo dos deuses para entregá-lo aos homens, foi acorrentado como castigo no monte Cáucaso. Diz-se, em geral, das pretensões humanas que, de alguma forma, buscam superar os limites da condição humana e igualar-se aos deuses; e também, das tentativas do homem de superar a si mesmo através da ciência e da técnica para dominar a natureza.

**propedêutica** (do gr. propaideuein) Estudo introdutório ou preparatório que serve de iniciação a uma ciência. Ciência cujo estudo serve de preparação ou introdução a outra. Ex.: a lógica como propedêutica ã teoria do conhecimento: "a lógica como propedêutica constitui um tipo de vestíbulo para as ciências" (Kant, Crítica da razão pura). Tratado científico de caráter introdutório e geral. Ex.: a Propedêutica filosófica de Hegel (1809-1816).

proposição (lat. propositio) 1. Formulação lingüística de um \*juízo, podendo ser verdadeira ou falsa. Tradicionalmente

considera-se o juízo como um ato mental e a proposição como sua expressão lingüística. Alguns filósofos da linguagem contemporâneos distinguem, por vezes, a proposição como uma \*estrutura lógica for-mal, pertencendo à \*linguagem portanto, e a sentença como a expressão de uma proposição em uma língua particular. Há, no entanto, inúmeras controvérsias quanto a essa distinção, envolvendo, por exemplo, a natureza mental ou lingüística da proposição, a relação entre a pro-posição em um sentido abstrato, genérico e sua instanciação em uma língua concreta, a atribuição de verdade e falsidade a proposições ou a sentenças etc.

2. Cálculo proposicional: Na \*lógica matemática, uma linguagem formal cujos símbolos são variáveis representando proposições e conectivos que representam proposições complexas construídas a partir de proposições simples. O cálculo estuda as relações dedutivas entre as proposições, estabelecendo suas condições for-mais de verdade.

**propriedade** (lat. proprietas) 1. Em um sen-tido ontológico, a propriedade é uma característica definidora de um objeto, ou de uma classe de objetos: "As qualidades que são de tal maneira próprias a uma coisa que não poderiam convir a outras se denominam propriedades: ser limitado por três lados é uma propriedade do triângulo" (Condillac).

2. Juridicamente, a propriedade é o direito à posse de algo, garantido pela lei, opondo-se à simples posse, que é o fato de se possuir algo efetivamente. Neste sentido legal, a propriedade significa o direito de dispor de algo, mas não necessariamente de usar um objeto indiscriminadamente, p. ex., no caso de uma arma. Segun-do alguns pensadores, como \* Locke, a propriedade privada é um direito natural do homem. Já pensadores socialistas defendem a coletivização da propriedade, a ser usada para benefício de todos, chegando mesmo a afirmar, como \*Proudhon, que "a propriedade é um roubo".

**prospectiva** (do lat. proscipere: olhar longe adiante) Neologismo criado pelo filósofo francês contemporâneo Gaston Berger para designar a ciência humana tendo por objetivo organizar o presente em função do futuro. Distinta da previsão, que determina previamente os acontecimentos do futuro a partir de uma análise do passado ("saber a fim de prever para poder", segundo A. Comte), a prospectiva é uma ciência humana aplicada, que consiste em julgar o que somos hoje a partir do futuro, tendo grande importância para economistas e planéjadores.

**Protágoras** (séc.V a.C.) O grego Protágoras (nascido em Abdera) é um dos filósofos sofistas preocupado não com as cosmogonias e os sistemas, mas com a introdução de certo "humanismo" na filosofia. Ele prega uma espécie de relativismo ou de subjetivismo. De sua obra, ficou apenas uma frase: "O homem é a medida de todas as coisas, do ser daquilo que é, do não-ser daquilo que não é". Quer dizer: todo conhecimento depende do indivíduo que conhece; o vento só é frio para mim e no momento em que sinto frio; as qualidades do mundo variam com os indivíduos e no mesmo indivíduo; o aspecto do mundo não é sempre o mesmo; não há verdade nem erro: valem apenas as representações que são proveitosas e salutares. Temos aí uma espécie de "pragmatismo" humanista.

Proudhon, Pierre Joseph (1809-1865) 0 socialista francês Pierre Joseph Proudhon (nascido em Besançon) foi um dos primeiros pensa-dores a propor uma ciência da sociedade. Em seu livro O que é a propriedade? (1840), estuda o fenômeno da propriedade sob todos os seus ângulos: histórico, jurídico, moral, filosófico, econômico etc. e mostra seus malefícios sobre a estrutura social. "A propriedade é um roubo", diz ele. Entregou-se à militância política com ardor: "A igualdade ou a morte", "Não quere-mos vossa caridade, queremos a justiça". O que eu quero, declara, "é a destruição do feudalismo e a organização da cidade econômica". Escreveu a Filosofia da miséria (1846), contra a qual Marx antepôs a Miséria da filosofia. Em seu último livro, Da capacidade político das classes operárias, publicado postumamente, sustentou que o proletariado só pode ser considerado como força política sob três condições: a) ter consciência de sua dignidade, de seu papel e de seu Lugar na sociedade; b) poder analisar e expor esse papel; c) poder deduzir dessa análise um programa de ação política. Marx o critica em função de Proudhon acreditar que a organização da sociedade será o equilíbrio, graças à sociologia, entre a ordem da natureza e a ordem política; porque acredita também numa evolução espontânea da sociedade; porque, enfim, acredita que "a república deve ser uma anarquia positiva", não havendo mais Estado, só contratos sociais. As suas obras principais são: Qu'est-ce la propriété? (1840), La philosophie de la misère (Système des contradictions économiques, 1846), Du principe fédératif et de la nécessité de reconstituer le parti de la révolution (1863), De la capacité politique de la classe ouvrière, póstuma.

**Prova** (lat. tardio proba, do lat. probare, pro-var) 1. Argumentação que nos leva a reconhecer ou a aceitar a verdade de uma proposição. Ex.: a prova ontológica da existência de Deus segun-do Descartes.

- 2. Ém um sentido lógico, demonstração da validade de uma proposição, de acordo com determinados princípios lógicos e regras dedutivas. Ex.: "a prova de um teorema". Em um sentido experimental, verificação da verdade de uma hipótese em relação aos fatos a que se refere.
- 3. Teoria da prova: na lógica matemática, o estudo sintático dos sistemas formais, examinando-se a estrutura das provas que podem ser realizadas nesses sistemas. Ver modelo.

**providência** (lat. providentia: previsão) Ação que \*Deus exerce sobre o mundo, não somente através de intervenções particulares, como nos \*milagres, mas também através das leis estáveis que determinam o \*devir da humanidade em geral e de cada indivíduo em particular, segundo um plano e em vista de um fim concebido pela sabedoria divina.

providencialismo Doutrina que pretende explicar tudo o que ocorre como resultado da providência divina, considerando portanto que Deus intervém continuamente nos fenômenos naturais e nos acontecimentos humanos. Ex.: a teoria providencialista de \*Bossuet, exposta cm seu Discurso sobre a história universal (1701), segundo a qual "tudo depende das ordens secretas da Divina Providência".

Pseudo-Dionísio (o Areopagita) Autor desconhecido, do séc.VI da era cristã, provavelmente grego, a quem se atribuem algumas obras de teologia mística e especulativa, verdadeiras sínteses cristãs de inspiração neoplatônica: Hierarquia celeste, Nomes divinos, hierarquia eclesiástica, Teologia mística. Sua obra teve grande influência no desenvolvimento do \*platonismo no período medieval, sobretudo em \*Escoto Erígena.

**psicanálise** (al. Psychoanalyse) Em Psicanálise e teoria da libido, Freud declara que "Psicanálise é o nome: 1) de um procedimento para a investigação dos processos mentais mais ou menos inacessíveis de outra forma; 2) de um método fundado nessa investigação para o tratamento de desordens neuróticas; 3) de uma série de concepções psicológicas adquiridas por esse meio e que crescem juntas para formar progressivamente uma nova disciplina científica". Por conseguinte, a psicanálise é, antes de tudo, uma investigação dos processos inconscientes. Correlativamente, constitui um tipo de terapêutica centrada nas neuroses. Finalmente, constitui um tipo de saber reivindicando o estatuto de uma teoria científica da psique, uma "psicologia das profundezas" ou uma "doutrina do inconsciente psíquico" indispensável a todas as ciências que tratam da gênese da civilização humana e de suas grandes instituições, tais como a arte, a religião e a ordem social.

PSÍCOlOgÍa (lat. científico psychologia, do gr. psyché: sopro, alma, e logos: estudo) Pode-se considerar o Tratado da alma de Aristóteles, estudo dedicado à natureza do ser vivo, sensível e inteligente, a primeira obra sistemática em psicologia. Em um sentido tradicional, a psicologia racional é a parte da filosofia que trata da natureza da alma como tal, como origem dos fenômenos psíquicos, que seriam objeto de uma ciência experimental específica. Sobretudo a partir do período moderno, com as teorias do conhecimento desenvolvidas por empiristas e racionalistas, a psicologia da consciência adquiriu grande importância. Temos então uma investigação da contribuição para o conhecimento dos processos psicológicos, através da análise da natureza e da estrutura da \*consciência, da origem das \*idéias nas \*sensações, do processo de \*abstração etc. Assim, na medida em que a noção de consciência assumiu um papel central na investigação filosófica, a psicologia passou a ter uma importância maior para a filosofia. A \*fenomenologia é uma das principais correntes contemporâneas que desenvolve uma análise sistemática da consciência. sobretudo de seu caráter \*internacional, tendo assim uma grande interação com a psicologia. A noção de \*inconsciente, formulada por Freud. abala em grande parte essa concepção de psicologia da consciência, bem como seu papel central na investigação filosófica.

psicológico, sujeito Ver epistêmico, sujeito.

**psicologismo** Concepção filosófica que atribui à psicologia um lugar central, colocando-a como base de todas as ciências, já que estas se constituem através de processos cognitivos que são em última análise explicáveis pela psicologia. O psicologismo é um \*reducionismo na medida em que busca explicar todos os elementos da experiência humana a partir da dimensão psicológica dessa experiência. Assim, a própria lógica, ou a metafísica ou a experiência estética, poderiam ser reduzidas a formas do pensamento humano, a modos de operar da mente. Ver empirismo.

**PUFO** (lat. purus) 1. Que não contém nenhum elemento estranho, que é sem mistura, que se caracteriza pela ausência de conteúdo, sendo apenas forma. 2. Em Kant, o termo se aplica a "todas as representações nas quais não se encontra nada que pertença á experiência sensível" (Crítica da razão pura).

Putnam, Hilary (1926.- ) Filósofo norte-americano, professor na Universidade de Harvard. Putnam, dentro da corrente de pensamento filosófico-analítica desenvolvida nos Estados Unidos, adota pontos de vista que, sem serem ortodoxos ou heterodoxos, caracterizam-se por serem moderados ou "intermediários", sem compromisso com os preconceitos. Adotando posturas ou atitudes apoiadas em estudos de estruturas conceituais suscetíveis de revisões. ele sustenta, cm sua filosofia das ciências. a tese da autonomia da prática e do conhecimento prático. Contesta a tendência de se conceber. em todos os casos, o problema do conhecimento prático como sendo o da "aplicação" de uni conhecimento de natureza teórica aos fatos da prática. Sustenta ainda que a tradicional dicotomia entre o fato e o valor, hoje uma "verdadeira instituição cultural", é indefensável de um ponto de vista racional, porque todo conhecimento pressupõe, pelo menos implicitamente, certos valores. Não somente demonstra que o conheci-mento prático é mais fundamental do que o conhecimento teórico, mas que ele é. verdadei ramente, um conhecimento, sem que a ética sc converta numa ciência. Obras principais: Philosophical Papers, 2 vols. (1975), Significado e as ciênciás morais (1978), Razão, verdade e história (1981).



## quadrivium Ver trivium.

qualidade (lat. qualitas, de qualis: qual, de que espécie) 1. Em um sentido genérico, característica ou propriedade de algo.

- 2. Em Aristóteles, a qualidade é uma das dez \*categorias, "chamo qualidade aquilo em virtu-de de que se diz que algo é de uma determinada maneira" (Categorias, 8). Distingue ele, entre-tanto, várias acepções do termo, segundo as quais se pode caracterizar um objeto como quente ou frio, doente ou são, branco ou preto etc. A qualidade se opõe \*quantidade por não ser mensurável, variando apenas de intensidade, e à \*relação por ser um \*acidente que modifica a \*substância de forma intrínseca.
- 3. Na distinção clássica de Locke (Ensaio sobre o entendimento humano), qualidades primárias são aquelas que um objeto de fato possui, que são inseparáveis dele, p. ex. a solidez, a extensão, a figura etc.; enquanto que as qualidades secundárias são aquelas que podem ser separadas, que resultam na realidade de nossa reação às primárias, p. ex. a cor, o cheiro etc.
- 4. A lógica tradicional caracteriza a qualidade de um juízo ou proposição como a propriedade segundo a qual estes são afirmativos ou negativos.

quantidade (lat. quantitas, de quantus: quanto) 1. Em um sentido geral, o termo "quantidade" designa uma grandeza considerada mensurável apenas, abstraindo-se da qualidade.

- 2. Segundo Aristóteles, a quantidade é uma das dez \*categorias, caracterizada pela possibilidade de se medir ou contar algo. "Diz-se quantidade daquilo que é divisível em um ou mais elementos integrantes, sendo que cada um é por natureza uma coisa una e indivisível. Uma multiplicidade é uma quantidade se é enumerável, uma grandeza, se é mensurável" (Metafísica, IV, 13).
- 3. Em Kant, a quantidade é uma das categorias ou conceitos puros do entendimento, subdividindo-se em unidade, pluralidade e totalidade, e tendo como correlatos os juízos universais, particulares e singulares.
- 4. Na lógica tradicional, uma proposição pode ser, no que diz respeito à sua quantidade: universal, se o sujeito é considerado em toda a sua extensão, p. ex.: todos os homens são mor-tais; ou particular, quando o sujeito é considerado apenas em parte de sua extensão, p. ex.: alguns homens são sábios.

**QUEFEF-VÍVEF** (Der Wille zum Leben) Expressão introduzida por Schopenhauer para designar o conjunto de nossos desejos "subconscientes", notadamente sexuais, procurando realizar-se para a perpetuação da espécie. Opondo-se a Schopenhauer que, em nome de uma moral repousando na "piedade cristã", estigmatizava o querer-viver como absurdo, Nietzsche postula a "transmutação de todos os valores" e proclama o querer-viver como um absoluto, porque a vida é o estofo de toda coisa, "o ato primitivo", o próprio ser. São os fracos e os escravos que dão um sentido aos valores morais, que masca-ram sua decadência e sua ausência de querer-viver. A moral dos senhores, ao contrário, procede de uma triunfante afirmação de si, consistindo na glorificação da vida e considerando a ação como valor supremo.

qüididade (lat. quidditas, de quid: aquilo que) Termo da \*escolástica, significando literal-mente "aquilo que alguma coisa é", empregado para designar a \*essência ou natureza real de algo. "O que situa uma realidade dentro de seu género ou espécie correspondente é o que se expressa na definição do que é a coisa (quid est); por este motivo os filósofos trocaram o termo essência por qüididade" (Tomás de Aquino, De ente et essentia).

Quine, Willard van Orman (1908-) Filósofo norte-americano, professor na Universidade de Harvard, distinguiu-se por seus traba-lhos em lógica, filosofia da linguagem e filosofia da ciência. Sua obra foi fortemente influenciada por Carnap, sendo Quine um importante defensor do empirismo na filosofia contemporânea. Nesta perspectiva, desenvolveu um argumento contra a distinção entre \*analítico e \*sintético, mostrando a fragilidade dos critérios em que se baseia esta distinção. Formulou uma concepção holística, segundo a qual uma teoria científica é como uma rede interligada, sendo que cada uma de suas partes pode ser passível de revisão a partir da experiência, cada revisão de uma parte, por sua vez, acarretando a revisão das demais. De acordo com sua teoria convencionalista do significado, sentenças particulares não têm um significado determinado, podendo significar di-

ferentes coisas, dependendo do esquema conceitua) a que pertencem. Na década de 40, Quine residiu por algum tempo em São Paulo, onde foi professor de lógica na Escola de Sociologia e Política, tendo'inclusive seu livro O sentido da nova lógica (1944) sido publicado originaria-mente em português. Dentre suas obras, destacam-se: Lógica matemática (1940), Métodos da lógica (1952), De um ponto de vista lógico (1953), Palavra e objeto (1960), Relatividade ontológica e outros ensaios (1969), Raízes da referência (1973), Teorias e coisas (1981).

quinta-essência (lat. quinta essentia) 1. Em um sentido genérico, a \*essência mais pura, mais fundamental de algo. Extrato que sintetiza os caracteres mais essenciais de algo, resumo concentrado expressando estes caracteres: a quinta-essência da sabedoria.

2. Segundo a física aristotélica, quinta-essência é o éter, \*elemento do qual o céu e os corpos celestes são constituídos e que se acrescenta aos quatro elementos do Empédocles — terra, água, ar e fogo —, porém possuindo uma natureza mais pura, mais elevada do que estes. Na alquimia do final do período medieval e do início do Renas-cimento, sobretudo em Paracelso, a quinta-essência é o elemento mais puro da matéria, con-tendo suas qualidades essenciais e cuja obtenção é um dos objetivos mais elevados dos alquimistas.



Rabelais, François (1494-1553) 0 francês Rabelais (nascido em Chinon) é mais conhecido por suas idéias pedagógicas. Inimigo da educação tradicional, pede aos pedagogos que se façam amar pelos alunos, que desenvolvam a reflexão e a inteligência prática, ao invés da memória e do "saber". Em seu livro Gargantua (1534). ele ridiculariza a inútil educação de "encher" ou abarrotar as cabeças dos alunos e prega uma composição entre as aulas e as leituras, entre as observações científicas realistas e os exercícios físicos. Em seu Pantagruel (publicado anteriormente em 1532), fornece seu pro-grama de ensino: trata-se de uma educação moral e de uma intensificação do programa científico com base nas ciências naturais. E conhecida sua expressão: "Ciência sem cons-ciência não passa de uma ruína da alma . Defende novos métodos de educação: lição das coisas, observações, aulas-passeio, busca pessoal etc. Seu lema: "Faça o que deseja".

raciocínio (lat. ratiocinatio) Atividade do \*pensamento pela qual se procede a um encadeamento de juízos visando estabelecer a verdade ou a falsidade de algo. Procedimento racional de argumentação ou de justificação de uma hipótese. O raciocínio dedutivo estrutura-se logicamente sob a forma do \* silogismo. O raciocínio indutivo é aquele que procede a uma generalização a partir da constatação de regularidades na observação de fatos particulares e do estabelecimento de relações entre estes. Ver dedução; indução; inferência: lógica; razão.

racionallracionalidade (lat. rationalis) I. "Racional" caracteriza tudo aquilo que pertence

à razão ou é derivado dela, que se baseia na razão. A racionalidade é a característica daquilo que é racional, que está de acordo com a razão Ex.: princípios racionais, decisão racional. Oposto a irracional.

2. Do ponto de vista epistemológico e antropológico, questiona-se a universalidade do conceito de racionalidade e os critérios segundo os quais se caracteriza um procedimento ou uma decisão como racionais. Esses critérios seriam sempre, em última análise, culturais, variáveis e relativos portanto, ou pertenceriam à própria natureza da razão humana como tal? Seriam inatos, próprios do homem apenas, ou corresponderiam a princípios e leis que pertencem à própria realidade, de caráter ontológico portanto?

Max \*Weber (A ética protestante e o espírito do capitalismo, 1904) distingue a ação racional valorativa (Wertrational) da ação racional instrumental (Zweckrational). A primeira caracteriza uma ação que se realiza de acordo com certos valores e que se autojustifica, como p. ex., os rituais em certas culturas. A segunda caracteriza como racional uma ação ou procedi-mento que visa fins ou objetivos específicos, procurando realizá-los através do cálculo e da adequação dos meios a estes fins; dessa forma, os fins justificariam os meios mais eficazes para sua obtenção. Weber identifica a razão instrumental com o capitalismo e o desenvolvimento da técnica e da sociedade industrial. Em síntese "a racionalidade é o estabelecimento de uma adequação entre uma coerência lógica (descritiva, explicativa) e uma realidade empírica" (E. Morin, Science avec conscience).

racionalismo 1. Doutrina que privilegia a \*razão dentre todas as faculdades humanas, con-siderando-a como fundamento de todo \*conhecimento possível. O racionalismo considera que o \*real é em última análise racional e que a razão é portanto capaz de conhecer o real e de chegar à verdade sobre a natureza das coisas. Segundo Hegel: "Aquilo que é racional é real, e o que é real é racional" (Filosofia do direito, Prefácio). Oposto a ceticismo, misticismo. Ver empirismo.

- 2. Racionalismo crítico: doutrina kantiana dos límites internos da razão em sua aplicação no conhecimento do real. Ver crítica; transcendental.
- 3. Contrariamente ao \* empirismo (valorizan-do a \*experiência) e ao \*fideísmo (valorizando a \*revelação religiosa), o racionalismo designa doutrinas bastante variadas suscetíveis de sub-meter à razão todas as formas de conhecimento. Fm seu sentido filosófico, ele tanto pode ser uma visão do mundo que afirma o perfeito acordo entre o racional e a realidade do universo quanto uma ética que afirma que as ações e as sociedades humanas são racionais em seu princípio, cm sua conduta e em sua finalidade.
- 4. 0 racionalismo muda de figura segundo se opõe a outras filosofias. Ele se opõe ao pensamento arcaico por seu estilo argumentativo e crítico. Opõe-se ao empirismo fazendo-se metódico, recorrendo à lógica e à matemática (p. ex., em Leibniz). Opõe-se ao fideísmo, fazendo-se sistemático; ao misticismo, fazendo-se positivo e critico. Pode ainda limitar-se a um dominio ou aspecto da experiência humana: racionalismo moral. racionalismo religioso (Feuerbach), racionalismo político (Montesquieu) etc.

racionalização 1. Em um sentido genérico, método que defende o papel central da razão na ordenação de toda atividade humana. Ex.: racionalização do trabalho.

- 2. Na teoria psicanalítica, a racionalização é um mecanismo de defesa, através do qual se pretende justificar e explicar racionalmente atitudes e ações cujos reais motivos estão em conflitos e desejos inconscientes reprimidos e não-admitidos.
- 3. Segundo a teoria crítica da escola de \*Frankfurt, a racionalização é a justificação de certas práticas de dominação como necessárias ao progresso e ao desenvolvimento social, ocultando, entretanto, os verdadeiros interesses da

classe dominante. Ver ideologia; racionalidade.

4. A racionalização pode ser considerada ainda como a construção de uma visão coerente e globalizadora do mundo, mas a partir de dados parciais ou de um princípio único. Assim, a visão de um único aspecto das coisas (o rendi-mento, por exemplo), a explicação em função de um único fator (o econômico, por exemplo), ou a crença segundo a qual os males da humanidade são devidos a uma única causa, constituem racionalizações. Nesse sentido, "a racionalização pode, a partir de uma proposição inicial total-mente absurda ou fantasmática, edificar uma construção lógica e dela deduzir todas as conseqüências práticas" (E. Morin, Science avec conscience).

radical (do lat. tardio radicalis) Que diz res-peito à raiz das coisas, à sua natureza mais profunda, sem admitir restrição ou limite. Ex.: mudança radical, dúvida radical, atitude radical.

radicalismo (ingl. radicalism) 1. Em um sentido genérico, atitude doutrinária política que propõe uma transformação profunda na ordem social e uma mudança de valores de forma radical, isto é, direta, imediata e sem meios-termos.

2. Radicalismo filosófico: movimento filosófico e político na Inglaterra no séc.XIX, de grande influência nos meios intelectuais e políticos, liderado por J. \*Bentham, e incluindo, dentre outros, o economista David Ricardo e o filósofo J. Stuart \*Mill. Defendiam o \*liberalismo econômico e o \*reformismo social.

Rawls, John (1921- ) Filósofo do direito norte-americano, nascido em Baltimore, professor na Universidade de Harvard. Formulou. em seu A Theory of Justice (1971), uma teoria da justiça de forte conotação social, com ênfase na noção de justiça distributiva, bastante influente no contexto anglo-saxônico contemporâneo, opondo-se ao \*utilitarismo e ao individualismo, e reelaborando a teoria do contrato social.

**razão** (lat. ratio) 1. Faculdade de julgar que caracteriza o ser humano. "A capacidade de bem julgar e distinguir o verdadeiro do falso, que é o que propriamente se denomina o bom senso ou razão, é naturalmente igual em todos os homens" (Descartes, Discurso do método, I). I er bom senso.

- 2. Em um sentido mais específico, a razão é a capacidade de, partindo de certos princípios a priori, isto é, estabelecidos independentemente da \*experiência, estabelecer determinadas relações constantes entre as coisas, permitindo as-sim chegar à verdade, ou demonstrar, justificar, uma hipótese ou uma afirmação qualquer. Nesse sentido, a razão é discursiva, ou seja, articula conceitos e proposições para deles extrair conclusões de acordo com princípios lógicos. Ver lógica; raciocínio.
- 3. A razão identifica-se ainda com a \*luz natural, ou o conhecimento de que o homem é capaz naturalmente, por oposição à fé e à revelação. "A razão é o encadeamento de verdades; mais particularmente, ao ser comparada com a fé. das verdades que podem ser atingidas pelo espírito humano naturalmente sem o auxílio das luzes da fé" (Leibniz, Teodicéia).
- 4. Razão suficiente: em Leibniz, o princípio da razão suficiente estabelece que para todo fato que ocorre há uma razão pela qual esse fato ocorre, e ocorre de determinada maneira e não de outra. Ver determinismo.
- 5. Razão teórica ou especulativa: em Kant, trata-se da faculdade dos princípios a priori, que em sua função crítica tem o papel de estabelecer as condições de possibilidade do conhecimento. "Distinguimos a razão do entendimento, definindo-a como a faculdade dos princípios ... Se o entendimento pode ser definido como a faculdade de dar aos fenômenos unidade por meio de regras, a razão é a faculdade de dar unidade às regras do entendimento sob forma de princípios" (Crítica da razão pura).
- 6. Razão prática: a razão tal qual aplicada no campo da ação humana, permitindo que o homem tome suas decisões ao agir baseado em princípios. Para Kant, é a razão prática que responde à pergunta "que devo fazer?", estabelecendo os princípios morais que regem a ação humana. Ver imperativo; prática.

razão, astúcia da Expressão utilizada por Hegel para significar que os homens e os acontecimentos constituem frequentemente os instrumentos "inconscientes" da razão encarnada na história. Daí a famosa expressão "O Estado é uma astúcia da razão". Assim, a razão conduz o curso da história com a ajuda de astúcias permitindo aos homens agirem, aparentemente, para atingir seus fins particulares, na realidade para realizar o fim da historia.

**real** (lat. medieval realis, de res: coisa) 1. Que existe, que diz respeito às coisas, aos fatos. Oposto a fictício, ilusório, aparente. Ex.: poder real, ameaça real. Que pode ser objeto de nossa experiência, de nosso conhecimento. Oposto a imaginário.

2. Em um sentido metafísico, distingue-se o real, aquilo que existe por si mesmo, autonomamente, da \*idéia ou da \*representação que formamos dessa \*realidade. Distingue-se ainda o real, existente, do real possível, ou seja, aquilo que existe em um momento determinado daquilo que contém a \*possibilidade de existir.

Reale, Miguel (1911-) Considerado um dos mais importantes teóricos e filósofos do Direito no Brasil, o paulista Miguel Reale, durante mui-to tempo professor de direito na Universidade de São Paulo e diretor da Revista Brasileira de Filosofia, produziu uma vasta obra nos domínios da filosofia do direito e da filosofia do Estado, além de vários livros e ensaios sobre a história das idéias, principalmente das idéias ou do pensamento brasileiro, em suas condições histórico-culturais. Sua doutrina mais conhecida é a da "tridimensionalidade dinâmica", ou seja, a dou-trina segundo a qual, na união do caráter normativo da filosofia do direito e do Estado com seu caráter sócio-histórico, são íntimas as relações de implicação entre as dimensões ético-axiológicas da "norma", do "valor" e do "fato". Obras principais: O Estado moderno (1934), Os fundamentos do direito (tese: 1940), Teoria do direito e do Estado (1940), A doutrina de Kant no Brasil (1949), Filosofia do direito, 2 vols. (1953), Momentos decisivos do pensamento nacional (1958), Pluralismo e liberdade (1963), O direito como experiência: introdução à epistemologia jurídica (1968), Experiência e cultura. Para a fundação de uma teoria geral da experiência (1977). Ver filosofia no Brasil.

**realidade** (lat. medieval realitas) 1. Tudo aquilo que existe, que é \*real. Conjunto de todas as coisas existentes. 2. Característica ou qualidade daquilo que existe, ex.: a realidade do mundo exterior. Oposto a aparência.

3. Quando certos filósofos idealistas se perguntam sobre a realidade do mundo exterior, estão se perguntando se o mundo possui uma existência efetiva exterior a nosso pensamento ou se não passa de um conjunto de representações de nosso pensamento. Quer reconheçamos, quer não, ao mundo exterior uma realidade assim entendida, todos os filósofos estão de acordo em considerar os objetos do pensa-mento como realidades: a idéia de causa, de igualdade etc. E claro que os objetos matemáticos, por exemplo, não possuem existência fora do pensamento; não obstante, existe uma realidade do círculo, do

ângulo, do número etc. Ver realismo; real.

4. O princípio de realidade, enunciado por Freud, é aquele cuja ação modifica, no funcionamento do psiquismo. a ação do princípio do prazer, regulando a busca das satisfações em conformidade com as exigências do meio social.

realismo (al. realismus) 1. Em um sentido genérico, a idéia de que. de um ponto de vista prático, deve-se reconhecer a existência dos fatos e agir em conformidade a estes. Ex.: encarar a situação com realismo.

- 2. Concepção filosófica segundo a qual existe uma realidade exterior, determinada, autônoma, independente do conhecimento que se pode ter sobre ela. O conhecimento verdadeiro, na perspectiva realista, seria então a coincidência ou correspondência entre nossos juízos e essa realidade. As principais dificuldades relaciona-das ao realismo dizem respeito precisamente à possibilidade de acesso a essa realidade autônoma e predeterminada e à justificação dessa correspondência entre mente e real. Ver universal; verdade; idealismo; psicologismo; subjetivismo.
- 3. Realismo empírico: para Kant, trata-se da doutrina correlata ao idealismo transcendental, que afirma a realidade empírica dos objetos no espaço e no tempo como condição de possibilidade para o conhecimento desses objetos.
- 4. Em estética, o realismo é a concepção segundo a qual as obras de arte devem reproduzir a realidade do modo mais fiel possível. Ex.: realismo social.
- 5. No plano da crítica do conhecimento, o realismo designa toda a filosofia para a qual há um dado, um conjunto de "coisas" distintas do espírito e explicando o conhecimento. Assim, Kant alia uni "realismo empírico" a um "idea lismo transcendental". O realismo pode situar-se em diferentes níveis: o realismo empírico do sensível (o do conhecimento espontâneo), o realismo da Idéia (Platão) ou de uma verdade hipostasiada.

recorrência (do lat. recurrens, de recurrere) Conceito elaborado por Bachelard com o objetivo de saber como uma epistemologia da ruptura, uma teoria do efeito de novidade da ciência contemporânea, uma filosofia da ciência em ato, pode pensar sua relação com a história das ciências: o ponto de vista atual determina uma nova perspectiva sobre a história das ciências. O progresso da ciência não é linear, não se faz por conservação, mas por uma dialética de liquidação do passado. Recorrendo-se ao passado de uma ciência, constata-se que o material do relato histórico constitui um conjunto de juízos que pretendem dizer a verdade. A história constituirá seu objeto julgando a pretensão desses juízos a partir da atualidade cientí fica, pois é um tecido de juízos sobre o valor dos pensamentos e das descobertas científicas,

redução (lat. reductio) 1. Em um sentido genérico, a redução é urna tentativa de explicar uma realidade mais complexa em termos de uma mais simples, que lhe serve de modelo.

- 2. Na \*fenomenologia de I lusserl, a redução é um dos procedimentos centrais do método fenomenológico, significando que deve se con-centrar a atenção nas coisas mesmas e não nas teorias. A redução etc/Meet é o passo seguinte nesse procedimento. fazendo com que se visem as \*essências e não os objetos concretos. Por fim, a redução transcendental se dá quando a \*consciência engloba as essências e os objetos considerando-os como fenômenos. Ver epoché.
- 3. Redução ao absurdo (reductio a d absurdum): forma de argumentação que visa refutar uma tese contrária mostrando que é possível derivarem-se dela conseqüências absurdas do ponto de vista lógico. Ex.: os \*paradoxos de Zenão. Ver absurdo.

reducionismo Termo que designa toda atitude teórica que, para explicar um fenômeno com-plexo, procura reduzi-lo aos elementos simples que o constituem, ou àquilo que é mais imediatamente observável. Ex.: a redução da mente aos processos neurofisiológicos, do comportamento do indivíduo a leis sociológicas, da realidade ao mundo material.

reflexão (lat. tardio reflexivo) 1. Em um sen-tido amplo, tomada de consciência, exame, aná-lise dos fundamentos ou das razões de algo.

2. Ação de introspecção pela qual o pensa-mento volta-se sobre si mesmo, investiga a si mesmo, examinando a natureza de sua própria atividade e estabelecendo os princípios que a fundamentam. Caracteriza assim a consciência crítica, isto é, a consciência na medida em que examina sua própria constituição, seus próprios pressupostos. "A consciência reflexiva torna a consciência refletida como seu objeto" (Sartre). O argumento cartesiano do cogito é o exemplo clássico de reflexão filosófica.

reflexo condicionado é o resultado de um \*condicionamento. Por exemplo, na célebre experiência do cão, realizada por Pavlov, a apresentação de alimento desencadeia ao animal um reflexo natural de salivação. Associando-se sistematicamente a apresentação do alimento ao barulho de uma campainha, no final de certo tempo, apenas o som da campainha é capaz de desencadear o reflexo condicionado de salivação.

refutabilidade Capacidade de ser refutado. Ver cientificidade; refutação.

**refutação** (lat. refutatio) 1. Argumento que pretende invalidar ou destruir outro a que se opõe, procurando demonstrar sua falsidade, sua incoerência, ou reduzi-lo ao \*absurdo.

2. Segundo \*Popper, a possibilidade de refutação ou de falsificação das hipóteses científicas constitui o critério mesmo pelo qual se pode distinguir a \*ciência, cujas teorias seriam em princípio falsificáveis e portanto corrigíveis, da não-ciência, cujas teorias seriam dogmáticas, sem possibilidade de falsificação e portanto de correção. Esta seria, p. ex., a diferença funda-mental entre a astronomia, como ciência, e a astrologia, urna não-ciência. Popper propõe esse critério em substituição ao critério de \*verificação do \*positivismo lógico.

**regra** (lat. regula: regra, régua; do verbo re-gere: dirigir, guiar) 1. Prescrição, \*norma, fórmula que estabelece um determinado caminho a ser seguido para se obter um certo resultado ou alcançar um fim desejado. Princípio que orienta uma certa prática e a justifica. Ex.: regra moral, regra monástica. Convenção que

determina como se deve agir em determinado campo teórico ou prático. Ex.: regra de trânsito, regra do jogo. Ver método.

2. Regras operatórias: em uma teoria dedutiva, estruturas lógicas que tornam possível a derivação de teoremas a partir de uma série de axiomas. Essas regras possuem um caráter sin-tático, estabelecendo as operações possíveis dentro do \*sistema. Ex.: regras de cálculo. Ver dedução; inferência.

regulativo Segundo Kant, as idéias são regulativas na medida em que estabelecem as dire-trizes e os marcos segundo os quais a razão deve proceder. Assim, não constituem o conhecimento, mas o regulam através dos marcos que estabelecem. Ver constitutivo.

Reich, Wilhelm (1857-1957) Pensador e psicanalista alemão, Reich é o mais importante representante da corrente freudomarxista. Militando nas organizaçãoes culturais de seu país. percebe que. além da alienação socioeconômica, o indivíduo está também sujeito à alienação sexual. Excluído do movimento psicanalítico por causa de seu engajamento político e do partido comunista por causa de suas posições libertárias em matéria de sexualidade, instalou-se nos Estados Unidos, onde elaborou sua famosa teoria do orgônio, ou da energia biológica capaz de curar toda doença. Condenado pelo exercício ilegal da medicina a dois anos de cadeia, Reich desenvolveu intuições sobre possíveis ligações entre a situação econômica e o inconsciente. Suas obras fazem um apelo cons-tante a uma nova moral, garantindo ao indivíduo uma grande liberdade e urna sexualidade mais harmoniosa. Contestou a ortodoxia freudiana. sobretudo o complexo de Édipo, aplicando a psicanálise à política e lutando contra o fascismo. Principais obras: A irrupção da moral sexual, Psicologia de massa e fascismo, A sexualidade no combate cultural.

Reichenbach, Hans (1891-1953) Filósofo e lógico alemão (nascido em Hamburgo), Reichenbach é considerado um dos mais importan-tes representantes do empirismo lógico oriundo do \*Círculo de Viena. Adota, com \*Carnap, uma atitude antimetafisica não porque as proposições metafísicas sejam falsas, mas porque são des-providas de sentido e contrárias às regras da sintaxe lógica. Ao separar completamente a aná-lise lógica das ciências de sua análise histórica, declara: "O ato de descoberta escapa à análise lógica: não há regras lógicas que poderiam ser aplicadas à construção de uma máquina de descobrir. Não é tarefa do lógico explicar as descobertas científicas; tudo o que ele pode fazer é analisar a relação entre fatos dados e uma teoria que lhe é apresentada para ser explicada." Suas obras mais importantes são: Axiomática dos objetivos e métodos da física contemporânea da natureza (1931). Lógica da probabilidade (1932), Teoria da probabilidade (1935) e Pre-dição (1938).

Reid, Thomas (1710-1796) Filósofo escocês. ministro da Igreja presbiteriana, foi professor nas Universidades de Aberdeen e Glasgow. Fundador do movimento da "filosofia do senso comum", defende uma visão realista segundo a qual a mente humana é capaz de ter contato direto com a realidade externa, extramental. Dessa forma, os objetos de nosso conhecimento são os objetos do mundo externo eles próprios, e não as idéias ou representações que produzi-mos sobre estes, como na doutrina empirista, bem como em todo \*idealismo em geral. Sua filosofia do senso comum opõe-se assim ao idealismo e, principalmente, às conseqüências céticas do \*empirismo de \*Hume. Sua principal obra é: Enquiry into the Human Mind on the Principles of Common Sense (1974). Ver Hamilton, Sir William; Stewart, Dugald.

reificação (do lat. res: coisa) 1. Termo que possui sentido geralmente negativo, designando a transformação de uma \*representação mental em uma "coisa", atribuindo-lhe assim uma realidade autônoma, objetiva. Isso se dá, segundo a teoria psicanalítica, como efeito de neuroses e em certos estados alucinatórios, projetando-se para o real objetivo elementos da realidade psíquica.

2. Segundo a teoria marxista, a reificação é o último estágio da \*alienação do trabalhador. no sentido de que sua força de trabalho se transforma em valor de troca, escapando a seu próprio controle e tornando-se uma "coisa autônoma".

Reinhold, Karl Leonhard (1758-1823) Filósofo alemão (nascido em Viena); jesuíta convertido ao protestantismo, foi professor de filosofia em lena (1787) e em Kiel (a partir de 1794). A princípio kantiano. opôs-se posterior-mente ao kantismo. Sua obra mais conhecida é o Ensaio sobre a nova teoria das faculdades representativas (1789).

reino Termo de origem teológica utilizado por Leibniz e por Kant, no plano moral (por analogia aos "reinos da natureza": mineral, vegetal e animal), para designar a oposição entre o reino dos fins e o conjunto da natureza considerado como o reino das determinações físicas.

relação (lat. relatio) 1. Ação de estabelecer um elo ou ligação entre alguma coisa e outra. Ex.: relação de semelhança, relação de parentes-co. relação de causalidade.

- 2. A relação é uma das noções mais centrais do pensamento filosófico. Aristóteles a inclui entre as dez \*categorias, caracterizando-a como aquilo que faz com que algo se refira a outra coisa, e dando como exemplo "o dobro, meta-de, maior" (Categorias, 4). Para Kant. a relação é uma das funções do pensamento. através da qual se dá unidade às diversas representações em um juízo, dando lugar aos juízos categóricos. hipotéticos e disjuntivos (Crítica da razáo pura).
- 3. Em lógica. os predicados relacionais são aqueles que se aplicam a mais de um objeto, definindo sempre uma relação entre objetos. Ex.: "A é maior do que B", "X está acima de Y". em que "maior do que" e "acima de" expressam relações entre A e B. e X e Y, respectivamente. Ver predicado.

relatividade, teoria da Formulada por \*Einstein em 1905 ("relatividade restrita") e ampliada em 1913 ("relatividade generaliza-da"), essa teoria afirma que não existe um sis-tema fixo e universal em relação ao qual pode-mos medir um \*movimento. O movimento é sempre relativo a um ponto de referência. Neste sentido, "a totalidade dos fenômenos físicos é de tal caráter, que não oferece base para se introduzir o conceito de movimento absoluto" (Einstein).

relativismo 1. Doutrina que considera todo conhecimento relativo como dependente de fa-tores contextuais, e que varia de acordo com as circunstâncias, sendo impossível estabelecer-se um conhecimento absoluto e uma certeza definitiva.

- 2. Em um sentido ético, concepção que con-sidera todos os valores morais como relativos a uma determinada cultura e a uma determinada época, podendo portanto variar no espaço e no tempo, não possuindo fundamentos absolutos, nem caráter universal. Ex.: "O fogo arde na Hélade e na Pérsia, mas as idéias que os homens têm de certo e de errado variam de lugar para lugar" (Aristóteles, Ética a Nicômaco, t 7). Ver relativo.
- 3. 0 relativismo moral designa a posição daquele que recusa toda moral teórica, propondo regras e prescrições universalmente válidas.

4.O relativismo científico é a atitude daquele que considera que, nas ciências, não existe verdade definitiva, pois deve constituir uma apropriação progressiva, uma construção inteligível do mundo sempre aproximativa.

relativo (lat. tardio relativus) 1. Que tem \*relação com algo, que depende de uma relação. Ex.: "0 movimento e o tempo são relativos um ao outro" (Pascal). Oposto a absoluto.

- 2. Condicionado, limitado. Ex.: os valores são sempre relativos a uma determinada cultura e a um momento histórico.
- 3. Na linguagem das instituições políticas, encontramos a oposição absoluto/relativo. Fala-se da maioria absoluta quando um candidato obteve mais da metade dos votos; a maioria é relativa quando nenhum candidato obteve a metade dos votos, sendo eleito o que tiver o maior número de votos.
- 4. A doutrina de Kant é chamada de "racionalismo relativo": a razão é a condição necessária mas não suficiente do conhecimento; sem a razão, a experiência não seria organizável em conhecimento, mas é da experiência que tiramos nossos conhecimentos. Oposto a racionalismo absoluto: a razão é a condição necessária e suficiente do conhecimento; a experiência serve apenas para dar um conteúdo particular às idéias inatas da razão; é a doutrina de Hegel; o racionalismo absoluto unifica o mundo e o pensamento, pois "tudo o que é racional é real, e o que é real é racional". Ver relativismo.

religião (lat. religio) Em seu sentido geral e sociocultural, a religião é um conjunto cultural suscetível de articular todo um sistema de crencas em Deus ou num sobrenatural e um código

de gestos, de práticas e de celebrações rituais; admite uma dissociação entre a "ordem natural" e a "ordem sacral" ou sobrenatural. Toda religião acredita possuir a verdade sobre as questões fundamentais do homem, mas apoiando-se sem-pre numa fé ou crença. Sendo assim, ela se distingue da filosofia, pois esta pretende fundar suas "verdades" ou tudo o que diz nas demons-trações racionais. Aquilo que a religião aceita como verdade de fé, a filosofia pretende demonstrar racionalmente. Ex.: as provas da existência de Deus dadas pela \*escolástica, por Descartes, por Kant etc. Hoje em dia, há toda uma corrente filosófica que, em nome das luzes da razão, considera isso um fenômeno que deve ser analisado pelas ciências sociais (análise das ideologias) ou pela psicanálise (análise das ilusões).

**reminiscência** (lat. tardio reminiscentia) Em um sentido genérico, lembrança ou recordação de algo. Em Platão (Ménon, Fédon), doutrina segundo a qual a \*alma, antes de sua encarnação no corpo, teria tido contato direto com as \*for-mas que constituem o \*mundo inteligível, e delas se recordaria posteriormente quando já encarnada. A recuperação desse contato estaria na base da possibilidade do conhecimento e constituiria seu ponto de partida. Isso explicaria a possibilidade de termos um conhecimento pré-vio à experiência e independente dela, sendo portanto uma forma de \* inatismo ou apriorismo. Ver metempsicose; maiêutica; anamnese.

Renan, Ernest (1823-1892) Tendo perdido toda a confiança na metafísica, por esta apresen-tar um pensamento abstrato e não contribuir para resolver os problemas da humanidade, Renan (nascido em Tréguier, França) chegou à conclu-são de que "a ciência positiva constitui a única fonte de verdade". Para ele, a razão deve reformar a sociedade pela ciência racional, pois é a ciência que fornece ao homem as verdades vitais de que ele precisa para "organizar cientifica-mente a humanidade". E ao fazer de sua fé um substituto da religião, chega mesmo a dizer que "a ciência é o grande agente da consciência divina" na gestação de uma humanidade nova. Principais obras filosóficas: L 'avenir de la science (1848), Essais de morale et de critique (1859), Dialogues et fragments philosophiques (1876).

Renouvier, Charles (1815-1903) Filósofo francês (nascido em Montpellier); foi o iniciador do retorno ao criticismo kantiano (a que deu o nome de neocriticismo) na França; formulou um relativismo idealista e fez da liberdade o funda-mento da vida intelectual e moral da pessoa, idéia central de seu sistema que também tem ligação com a monadologia de Leibniz. Obras principais: Manuel de philosophie moderne (1842), Manuel de philosophie ancienne (1844), Essais de critique générale (1851-1864), La science de la morale (1869), Les dilemmes de la métaphisique (1900), Le personnalisme (1902). Ver neokantismo.

representação (lat. repraesentatio) Operação pela qual a \*mente tem presente em si mesma uma \* imagem mental, uma \* idéia ou um \*conceito correspondendo a um \*objeto externo. A função de representação é exatamente a de tornar presente à \*consciência a realidade externa, tornando-a um objeto da consciência, e estabelecendo assim a relação entre a consciência c o real. A noção de representação geralmente define-se por analogia com a visão e com o ato de formar uma imagem de algo, tratando-se no caso de uma "imagem não-sensível, não-visual". Esta noção tem um papel central no pensamento moderno, sobretudo no \*racionalismo cartesiano e na filosofia da consciência. Sob vários aspectos, entretanto, a relação de representação parece problemática, sendo por vezes entendida como uma relação causal entre o objeto externo e a consciência, por vezes como uma relação de correspondência ou semelhança. A principal dificuldade parece ser o pressuposto de que a consciência seria incapaz de apreender diretamente o objeto externo.

República, A (Politeia) Um dos mais impor-tantes e influentes diálogos de Platão, composto entre 389 e 369 a.C., consagrado à filosofia política e tendo como tema central a \*justiça. Podendo ser considerado uma reflexão sobre a decadência da democracia ateniense, propõe um modelo de cidade-estado (a polis grega) ideal. A estrutura deste Estado e o equilíbrio social são comparados ao equilíbrio individual. Assim como a sabedoria do indivíduo resulta de um equilíbrio entre os três elementos que o com-põem (os desejos físicos, os sentimentos e a atividade intelectual), da mesma forma o equilíbrio de uma sociedade resulta de uma harmonia

hierarquizada dos elementos que a compõem: a economia, a serviço dos desejos; o exército, elemento sentimental da nação; a direção política, semelhante à função racional. O Estado justo é aquele no qual reina uma harmonia que constitui a expressão de uma ordem hierárquica e de uma separação entre os filósofos dirigentes, os soldados e os artesãos. A frente do Estado de-vem ser colocados os melhores, aqueles que constituem a aristocracia do saber, o que explica a necessidade de serem educados no conheci-mento filosófico. Platão retoma esta mesma temática em seu último diálogo, As Leis. Ver caverna, alegoria da.

responsabilidade (do lat. responsus, de res-pondere: responder) 1. Em ética, a noção de que um indivíduo deve assumir seus atos, reconhecendo-se como autor destes e aceitando suas conseqüências, sejam estas positivas ou negativas, estando portanto o indivíduo sujeito ao elogio ou à censura. A noção de responsabilidade está estritamente ligada à noção de \*liberdade, já

que um indivíduo só pode ser responsável por seus atos se é livre, isto é, se realmente teve a \*intenção de realizá-los, e se tem plena cons-ciência de os ter praticado. Há, no entanto, casos em que excepcionalmente o indivíduo pode ser considerado culpado mesmo de atos não-intencionais, p. ex., quando algo ocorre por descuido, ou ainda em casos de conseqüências não-intencionais de seus atos.

2. A responsabilidade legal ou jurídica é aquela definida pela lei em um determinado sistema jurídico. Nesse sentido, distingue-se a responsabilidade civil, segundo a qual o indivíduo deve reparar os danos cometidos a outrem; e a responsabilidade penal, nos casos em que o individuo é culpado de um delito ou ato criminoso e deve pagar segundo as penas da lei

**retórica** (gr. retoriké: arte da oratória, de re-tor: orador) Arte de utilizar a linguagem em um discurso persuasivo, por meio do qual visa-se convencer uma audiência da verdade de algo. Técnica argumentativa, baseada não na lógica, nem no conhecimento, mas na habilidade em empregar a linguagem e impressionar favoravelmente os ouvintes. Considera-se que a retórica foi sistematizada e desenvolvida pelos \* sofistas, que a utilizavam em seu método. Aristóteles dedicou um tratado à retórica, sobretudo distinguindo-a do uso lógico da linguagem sistematizado na teoria do \*silogismo. Contemporaneamente, Chaim \*Perelman procurou revalorizar a retórica, buscando construir uma teoria que sistematizasse os traços fundamentais do uso retórico da linguagem, mostrando que mesmo o discurso científico não estava isento de elementos retóricos e de recursos persuasivos.

revelação (lat. revelatio) Em um sentido teológico, ato pelo qual Deus manifesta sua vontade, ou um conjunto de verdades ou leis, ao homem, seja de forma direta (ex.: a revelação das tábuas da lei a Moisés), seja através da iluminação da inteligência humana (ex.: revelação do Mistério da Santíssima Trindade no Cristianismo). As verdades contidas nos livros sa-grados de uma religião (ex.: o Velho e o Novo Testamento) são consideradas reveladas, isto é, resultantes da inspiração divina.

**revolução** (lat. tardio revolution) O termo "revolução" é empregado inicialmente na astronomia, indicando o movimento circular dos cor-pos celestes que voltam assim a seu ponto de partida, p. ex., a revolução dos planetas em torno do sol. \*Copérnico intitula sua obra mais impor-tante de Sobre a revolução das órbitas celestes. O termo é aplicado posteriormente no contexto político significando uma reviravolta, uma alteração radical e profunda de uma sociedade em sua estrutura política, econômica, social etc., geralmente por meios violentos e de forma sú-bita, representando um confronto entre uma ordem anterior e um novo projeto político-social. Ex.: a Revolução Francesa de 1789, a Revolução Russa de 1917. 0 termo é empregado também para designar uma mudança radical, ou o surgi-mento de um fato novo, ou uma nova forma de agir que altera a situação anterior. Ex.: a revolução industrial nos sécs.XVIII e XIX, a revolução dos costumes. Ver tradição.

Revolução dos orbes celestes, A (De revolutionibus orbium coelestium) Obra funda-mental de Nicolau \*Copérnico em que defendeu seu modelo Heliocêntrico de \*cosmo refazendo os cálculos de Cláudio Ptolomeu (c.100-c.178), válidos desde a Antigüidade, mostrando serem seus cálculos mais corretos como explicação dos fenômenos astronômicos. Referiu-se a concepções de um sistema solar, já conhecidas dos gregos desde \*Aristarco de Samos, contrapondo-se ao modelo geocêntrico tradicionalmente

aceito. Sua obra revolucionou assim a moderna física e a astronomia, abrindo caminho para o desenvolvimento das teorias de \*Galileu e \*Newton, e causando um profundo impacto na forma de o homem moderno conceber o universo e seu lugar nele. Receoso das repercussões de sua obra, divulgou primeiro uma versão inicial sintetizada, o Commentariolus de 1512, posteriormente publicou uma nova versão, a Narratio prima (1540), sendo seu tratado publicado apenas postumamente em 1543.

Rickert, Heinrich (1863-1936) Filósofo alemão (nascido em Dantzig); aluno de Windelband, foi um dos principais representantes da escola de Baden (ramificação do neokantismo). Seu sistema filosófico consiste em estudar as relações entre o reino dos valores (absoluto e ideal) e a realidade, isto é, em elucidar o sentido dos objetos e dos acontecimentos em função de um valor determinado. Obras principais: O objeto do conhecimento (1892), Ciência da cultura e ciência da natureza (1899). Ver neokantismo.

Ricoeur, Paul (1913- ) O francês (nascido em Valence) Paul Ricoeur, decano honorário da Universidade de Paris X (Nanterre) e presidente do Instituto Internacional de Filosofia, é um dos mais fecundos filósofos de nossa época, Preocupado em atingir e formular uma teoria da \*interpretação do ser, toma como seu problema próprio o da \*hermenêutica, vale dizer, o da extração e da interpretação do sentido. Convencido de que todo o pensamento moderno tornou-se interpretação, elabora uma grande simbólica da consciência, que se encontra na raiz mesma de todas as determinações históricas e espirituais do homem. Ao revisar a problemática hermenêutica, passa a entendê-la como a teoria das operações de compreensão em sua relação com a interpretação dos textos. Para ele, é o símbolo que exprime nossa experiência fundamental e nossa situação no ser. E ele que nos reintroduz no estado nascente da linguagem. Por isso, ela-bora uma filosofia da linguagem capaz de elucidar as múltiplas funções do significado huma-no. Porque o símbolo nos leva a pensar. E como a hermenêutica visa uma decifração dos comportamentos simbólicos do homem, a um "trabalho de pensamento que consiste em decifrar o sentido oculto no sentido aparente", o pensamento antropológico de Ricoeur leva em conta a contribuição corrosiva da psicanálise freudiana. Ele concebe a filosofia como uma atividade, uma tarefa ao mesmo tempo concreta, temporal e pessoal, muito embora com pretensões à universalidade. Fenomenólogo de formação, Ri-coeur traduz para o francês as Idéias diretrizes para uma fenomenologia de Husserl (1952). Em seguida, publica Histoire et vérité (1955). Mas o eixo de sua obra é constituído pela Philosophie de la volonté, cujos dois volumes Le volontaire et l'involontaire (1950) e Finitude et culpabilité (1960) constituem a suma de seu pensamento. Em seguida, publica De l'interprétation (1965), trabalho sobre a psicanálise; Le conflit des interprétations (1969), conjunto de ensaios hermenêuticos levando a reflexão filosófica a enfrentar os grandes desafios lançados pelas cor-rentes de pensamento contemporâneas; La métaphore vive (1975), temps et récits (1983), Soi même comme un autre (1990).

**rigorismo** (do lat. rigor) 1. Em ética, a observância estrita e rigorosa da lei moral e do cumprimento do dever, sem admitir exceções. Em um sentido genérico e depreciativo, atitude inflexível e excessivamente rígida na aplicação de alguma norma de conduta. Oposto a laxismo.

2. A moral de \*Kant é rigorista, na medida em que, segundo ela, o homem deve agir unicamente com base no \*dever moral,

tomando como nula toda consideração exterior à moral. O rigorismo se opõe ao \*pragmatismo e ao \*utilitarismo, para os quais o valor de uma ação se mede por seu êxito, por seu resultado. Ver Crítica da razão prática.

rito (lat. ritus) Celebração de um culto ou realização de cerimônia feita de acordo com certas regras baseadas na tradição religiosa ou sociocultural de um povo ou grupo social. Ex.: rito de iniciação, em que alguém é admitido em uma seita ou ordem; rito de passagem, que marca em certas sociedades primitivas a entrada do indivíduo na vida adulta.

Rogers, Carl (1902-1987) Psicossociólogo norte-americano, nascido em Chicago. Tornou-se conhecido, sobretudo, por defender ardorosa-mente os métodos não-diretivos nas terapias e por interessar-se, não pelas relações interpessoais, mas pelos problemas sociais e políticos. Anunciou a chegada de uma revolução tranquila dos costumes, suscetível de provocar comportamentos insólitos de reação ao poder, à hierar-

quia, à ortodoxia, à autoridade etc., e de adesão a tudo o que se revela autêntico e contribui para a realização pessoal. "Se levássemos realmente a sério a idéia de que cada indivíduo deve ter um papel na tomada de decisões, isso mudaria completamente os conceitos de educação, de negócios e de governo". Obras principais: Tomar-se pessoa, Um jeito de ser, Liberdade de aprender em nossa década, A pessoa como centro, Em busca da vida.

romantismo Doutrina filosófica, distinta do movimento artístico-literário, que, do final do século XVIII até a metade do séc.XIX, em reação contra o racionalismo da filosofia das Luzes, põe-se a depreciar os valores racionais e a enaltecer a imaginação, a intuição, a espontaneidade e a paixão. O homem é concebido como "um reflexo de Deus ou da alma do mundo". Assim, ao privilegiar o sentimento da natureza, como em Rousseau, e certa forma de religiosidade, o romantismo filosófico, representado sobretudo, na Alemanha, por Fichte, Schlegel e Schelling, passou a ser considerado como um recurso nos momentos de crise do racionalismo.

Romero, Silvio (1851-1914) Nascido em Lagarto (Sergipe), destacou-se sobretudo por sua obra inovadora no campo da crítica e da historiografia literária no Brasil de sua época. Nesse domínio, suas obras mais importantes são: Estudos de literatura contemporânea (1885), História da literatura brasileira, 2 vols. (1888), Evolução do Iirismo brasileiro (1905), Minhas contradições (1914). Além de historiador da literatura brasileira, Sílvio Romero se interessou pelos estudos sociológicos e de filosofia do direito. Escreveu, em 1895. Ensaios de filosofia do direito. Mas a importância desse membro fundador da Academia Brasileira de Letras para a filosofia reside não somente no fato de ter lecionado filosofia durante longos anos no Colégio Pedro II do Rio de Janeiro, mas de ter escrito a primeira grande historiografia das idéias filosóficas no Brasil. Em seu livro, já clássico, A filosofia no Brasil (1878), faz uma crítica apaixonada da produção teórica dos filósofos ou filosofantes brasileiros, desenraizada de nossa realidade e atrelada aos modismos filosóficos europeus. No dizer do professor Antônio Rezende (Curso de filosofia, Jorge Zahar, 1986), "sua crítica, sempre apaixonada, parcial e zombeteira, não poupa os seus adversários, sobretudo os adeptos do espiritualismo eclético, que representavam, na época, o pensamento oficial hegemônico, suporte ideológico do governo monárquico de D. Pedro II". Ver filosofia no Brasil.

Rorty, Richard (1931-) filósofo norte-americano, professor na Universidade de Virgínia desde 1982, estudou em Chicago e Yale, dentro da tradição da filosofia \*analítica, para a qual contribuiu com a antologia The Linguistic Turn (1967). Em seguida, adotou uma postura mais crítica em relação a esta tradição, levando em conta questões relacionadas ao \*estruturalismo, à \*fenomenologia e à \*hermenêutica. Em 1979 publicou A filosofia e o espelho da natureza, obra que teve grande impacto no panorama filosófico americano, e em que examina a for-mação da filosofia moderna, questionando seus pressupostos como o subjetivismo e o predomínio da problemática epistemológica. A partir daí desenvolveu um pensamento influenciado por \*Heidegger, \*Dewey e \*Wittgenstein, engajando-se na discussão entre \*Derrida e os filósofos analíticos e entre \*Habermas e \*Lyotard acerca do sentido da \*modernidade, defendendo um pensamento marcado pelo pragmatismo e pelo relativismo cultural, sobretudo em suas obras Consequences of Pragmatism (1982) e Contingency, Irony and Solidarity (1989), e adotando uma postura liberal. Publicou recentemente Es-says on Heidegger and others (1991).

Roscelino (séc.X1) Roscelino, ou Roscelino de Compiègne, filósofo francês escolástico, foi mestre de Aberlado e de Guilherme de Cham-peaux. Considerado como o fundador do \*nominalismo, foi obrigado a abjurar sua doutrina sobre a Trindade, no concílio de Soissons, em 1092.

Rousseau, Jean-Jacques (1712-1778) Jean-Jacques Rousseau nasceu em Genebra, Suíça, de uma família de origem francesa. Em 1742, ins-talou-se em Paris e vinculou-se ao movimento enciclopedista, especialmente a Diderot, tendo uma vida mundana. Manteve uma longa ligação com Thérèse Le Vasseur, de quem teve cinco filhos que entregou à assistência pública. Em 1750, publicou o Discurso sobre as ciências e as artes, rompendo com o otimismo do Século das Luzes. Em 1755, publicou o Discurso sobre a origem da desigualdade, que lhe deu celebri-

dade e lhe causou problemas: polemizou com Voltaire e outros. Em 1762, publicou o Contrato social, livro que o levou a exilar-se na Suíça, depois na Inglaterra. Finalmente, retorna à Fran-ça, onde morre. Dos temas por ele abordados, destaquemos: a) o homem é, por natureza, bom; é a sociedade que o corrompe; quer dizer: a sociedade não é, por essência, corruptora, mas somente certo tipo de sociedade, isto é, aquela que repousa na afirmação da desigualdade natural dos homens, oprimindo a maioria em provei-to de uma minoria privilegiada; b) o estado de natureza é um estado primordial onde o homem vive feliz, em harmonia com o mundo e na inocência, não havendo necessidade de sociedade: o social não tem sua norma na natureza, mas no homem; a passagem da natureza à sociedade é puramente contingente, é uma causalidade puramente externa que o induz a isso; c) o homem difere essencialmente dos outros seres naturais e animais por sua perfectibilidade; o problema, para ele, consiste em encontrar uma forma de sociedade na qual possa preservar sua liberdade natural e garantir sua segurança; d) para solucionar esse problema, Rousseau propõe o contrato social. O soberano é o conjunto dos membros da sociedade. Cada homem das vontades particulares. Cada homem possui, como indivíduo, uma vontade particular; mas também possui, como cidadão, uma vontade geral que o conduz a querer o bem do conjunto do qual é membro. Cabe à educação formar essa vontade geral. O regime social ideal é o democrático, mas Rousseau está consciente das dificuldades de tal regime: o governo, mesmo representativo, pode usurpar a soberania: "Um homem livre obedece, mas não serve; tem chefes, e não mestres; obedece às leis

mas somente às leis; e é pela força das leis que não obedece aos homens."

Russell, Bertrand (1872-1970) 0 filósofo e matemático inglês Bertrand Russell, professor na Universidade de Cambridge. pertenceu a uma das mais importantes famílias da aristocracia inglesa, destacando-se não só por sua obra em lógica, filosofia da matemática e filosofia da linguagem, mas também por seu ativismo político em favor de causas liberais e por seus projetos educacionais. Recebeu em 1950 o Prêmio Nobel de Literatura. A obra de Russell é vasta, cobrindo vários campos e passando por diferentes fases ao longo de seu desenvolvimento, sendo frequente a visão e até mesmo o abandono de teses anteriormente defendidas. Seu pensamento representa inicialmente uma reação tanto ao idealismo de inspiração hegeliana, quanto ao empirismo derivado da filosofia de J. Stuart \*Mill, então predominantes na filosofia inglesa. Russell propõe uma filosofia fortemente realista, sobretudo no domínio da ma-temática, supondo a necessidade da existência autônoma de objetos abstratos como números e relações matemáticas. Suas obras principais des-se período são: A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz (Exposição crítica da filosofia de Leibniz, 1900), em que busca revalorizar este filósofo, e The Principles of Mathematics (Os princípios da matemática, 1903). Em seguida, vem a fase do logicismo, em que ele, juntamente com \*Whitehead, procura elaborar uma teoria em que a matemática é representada como um desenvolvimento da lógica, no monumental Principia Mathematica (1910-1913), uma das obras mais influentes deste século no campo da lógica e dos fundamentos da matemática. E de grande importância também a contribuição de Russell à filosofia da linguagem, tendo inclusive influenciado bastante a primeira fase do pensamento de \*Wittgenstein que com ele estudara em Cambridge. Defendeu em sua filosofia do atomismo lógico (1918-1919) uma visão segundo a qual é necessário proceder-se a uma análise da linguagem que, revelando sua verdadeira estrutura lógica, subjacente à sua forma gramatical aparente, mostre a relação des-sa estrutura com o real, com a estrutura dos fatos no mundo. Todas as sentenças complexas pode-riam assim ser reduzidas, por \*análise, a sentenças atômicas que representariam de forma mais imediata o conteúdo de nossa experiência. Rus-sell influenciou várias gerações de filósofos e lógicos, principalmente na Inglaterra e nos Estados Unidos, sendo considerado um dos inicia-dores da filosofia analítica. Sua teoria das descrições, que apresenta um método para o estabelecimento da estrutura lógica da linguagem comum, bem como sua filosofia do atomismo lógico, forneceram alguns dos principais mode-los de análise da linguagem, adotados e discuti-dos pela tradição analítica. Russell destacou-se ainda por sua defesa de causas liberais, desde o voto feminino e o sufrágio universal no início do século, até o combate às armas nucleares e à

guerra fria e à defesa das minorias já na década de 60. Por defender o ateísmo, foi proibido de lecionar em uma universidade de Nova York na década de 40. Apesar de seu ativismo político e de diversas obras escritas nesse campo, sua principal contribuição ao pensamento filosófico se deu nas primeiras décadas deste século com suas obras de lógica, filosofia da matemática e filosofia da linguagem, sendo sua atividade política em grande parte desvinculada de uma reflexão teórica e filosófica mais profunda e elaborada. Dentre suas obras, além das já cita-das, destacam-se ainda: Introduction to Mathematical Philosophy (1919), The Analysis of Mind (1921), The Analysis of Matter (1927), Marriage and Morals (1929), Education and the Social Order (1932), Power: A New Social Analysis (1938).

Ruyer, Raymond (1904-1987) Filósofo francês (nascido em Plainfaing). Em Esquisse d'une philosophie de la structure (1930), faz um estudo profundo dos seres vivos, de sua organização e desenvolvimento. Em Eléments de psychobiologie (1946), distingue entre a consciência primária, própria de todo organismo, e a consciência secundária, própria do homem. Analisa também o problema da finalidade, em Le néo-finalisme (1952): o dos valores, em Le monde des valeurs (1948) e em La philosophie des valeurs (1952): o da informática. em La cybernétique et l'origine de l'information (1954) e o da gnose. em La gnose de Princeton (1974).

Ryle, Gilbert (1900-1976) Filósofo inglês, um dos principais representantes da filosofia da linguagem ordinária. Estudou na Universidade de Oxford, da qual tornou-se professor. Defendeu a concepção segundo a qual os problemas filosóficos devem ser examinados e analisados através da linguagem. Sua obra mais famosa é The Concept of Mind (1949), em que ataca o \*dualismo corpo-mente (extensão-pensamento) da filosofia de Descartes, caracterizando-o como o dogma do "fantasma na máquina". Propõe, ao contrário, uma forma de \*behaviorismo analítico, mantendo a idéia de que noções psicológicas devem ser consideradas através do comporta-mento manifesto ou possível. Escreveu também artigos sobre diferentes temas filosóficos, na perspectiva analítica, reunidos em CollectedPapers. 2 vols. (1971).



Saber/sabedoria (do lat. sapere) Em um sentido genérico, sinônimo de conhecimento, ciência. Na tradição filosófica, a sabedoria significa não só o conhecimento científico, mas a virtude, o saber prático: "Por sabedoria (sa-gesse), entendo não apenas a prudência, mas um perfeito conhecimento de tudo o que os homens podem saber" (Descartes, Princípios da filosofia).

Sacas, Amônio Ver Amônio Sacas.

Sagrado (do lat. sacrare: sagrar) 1. Que é de natureza divina, que possui um elemento divino, e por este motivo deve ser adorado e respeitado. Que é relativo à religião, que é objeto de culto e veneração, que inspira respeito religioso, que é digno de reverência.

2. Por extensão, que é precioso, inviolável, que deve ser respeitado por todos, ex.: o sagrado direito à liberdade.

Saint-Simon, conde de (1760-1825) 0 filósofo e economista francês (nascido em Paris) Claude Henri de Rouvry, Conde de Saint-Simon, ingressou cedo na carreira militar. Foi para a América do Norte, como voluntário, participar da revolta dos americanos contra a Inglaterra. Voltou à França como coronel. A partir de 1805, dedicou-se à vida intelectual. Seu secretário, a partir de 1818, foi Augusto Comte. Ganhou muito dinheiro em especulações imobiliárias e perdeu tudo depois, morrendo na miséria. O essencial de seu pensamento gira em torno da organização da indústria. Inventou o termo industrial. Constatou que a França se tornava industrial, fenômeno novo que fez parecerem

caducas as teorias anteriores. A política se tornou a ciência da produção, da organização do trabalho. E um corpo de sábios que deve assegurar o funcionamento do Estado. A organização do trabalho e da produção conduz ao desaparecimento da pobreza e substitui a filantropia e o assistencialismo. Doravante, o fim da política é a justiça social. "A ciência das sociedades se torna, doravante, uma ciência positiva" (fórmula retomada por Comte). Em seu livro (escrito com Augustin Thierry, seu secretário antes de Comte, e que se tornou um grande historiador), Da reorganização da sociedade européia, ele elabora um plano de Sociedade das Nações, de uma Europa com um parlamento europeu. Chega mesmo a redigir, em 1814, um programa legislativo desse parlamento.

Salvação (lat. tardio salvatio) Na teologia cristã, a salvação é a libertação do pecado e da condenação eterna pela graça divina, através da redenção trazida por Cristo, o Salvador, e pelo amor de Deus, permitindo que o homem tenha a vida eterna no Paraiso, que representa a própria união da alma com Deus. Na teologia, temos tradicionalmente o confronto entre duas doutrinas: a da salvação pela graça, em que o homem se salva por um dom de Deus, que como tal é gratuito; e a salvação pelas obras, em que o homem se salva pelo mérito de suas ações.

Sánchez Vásquez, Adolfo (1915-) Filósofo de origem espanhola, tendo emigrado para o México em 1939, Sánchez Vásquez. professor de filosofia contemporânea, de estética e de ética na Universidade Autônoma do México, tem se destacado por aplicar as categorias de um marxismo aberto, renovador e antidogmático às suas análises das questões éticas e estéticas. Para ele, a arte é uma forma específica da praxis ou trabalho artístico, o fundamento da relação esté-tica que consiste no trabalho humano. Por sua vez, a ética é uma teoria dos comportamentos morais dos homens em sociedade, não admitindo nenhum normativismo. Sánchez Vásquez de-fende um "marxismo vivo, antidogmático", tentando conjugar seus três aspectos essenciais de "crítica, de projeto de transformação do mundo e dé conhecimento". Obras principais: Las ideas estéticas de Marx (1965), Filosofia de la praxis (1967), Ética (1969), Estética y marxismo, 2 vols. (1970).

Santayana, George (1863-1952) Filósofo norte-americano, de origem espanhola (nascido em Madri), estudou em Harvard, onde foi depois professor até 1912, quando passou a viver na Europa, primeiro em Londres, depois em Roma, onde veio a falecer. Destacou-se não só como filósofo, mas também como poeta, ensaísta e crítico literário. Em sua obra A vida da razão, ou fases do progresso humano (1905-1906), em parte inspirada na Fenomenologia do espírito de Hegel, apresenta uma filosofia naturalista, baseada na psicologia descritiva e na biologia evolucionista para interpretar o papel da razão nas múltiplas atividades do espírito humano. Sua obra Ceticismo e fé animal (1923) representa uma mudança de perspectiva em seu pensamento, tentando superar o ceticismo que considera característica da filosofia moderna desde Des-cartes. Posteriormente desenvolveu um sistema a um só tempo platônico e materialista, em uma obra em 4 volumes intitulada Os domínios do ser, compreendendo respectivamente O domínio da essência (1927), O domínio da matéria (1930), O domínio da verdade (1938) e O do-mínio do espírito (1940).

Sartre, Jean-Paul (1905-1980) Principal representante do chamado \*existencialismo francês, Sartre foi um dos pensadores mais famosos deste século, destacando-se não só como filósofo, mas como romancista, autor de peças teatrais de grande sucesso e militante político. Nasceu em Paris, onde estudou na Escola Nor-mal Superior. Após um período de estudos de \*fenomenologia c da obra de \*Heidegger na Alemanha, foi professor de liceu em várias cidadês do interior da França, militou na

resistên-

cia francesa, tendo sido preso pelos alemães, e em 1945 fundou a influente revista Les temps modernes, passando a dedicar-se à atividade literária. Sartre foi um dos poucos filósofos importantes de nossa época a não pertencer ao mundo acadêmico. Inicialmente marcado pela fenomenologia de \*Husserl, à qua] dedicou algumas obras, como L 'imagination (A imaginação, 1936), Esquisse d'une théorie des émotions (Esboço de uma teoria das emoções, 1939) e L 'imaginaire (O imaginário, 1940), Sartre desenvolveu em seguida sua filosofia da existência, a partir de uma análise da condição humana, do homem como "um ser em que a existência precede a essência". Para Sartre, cujo pensa-mento é ateísta, a descoberta do absurdo da vida pelo homem que toma consciência de sua con-dição de ser finito, marcado pela morte, deve levar à busca de uma justificativa, de um sentido para a existência humana. O existencialismo é assim um \*humanismo. A consciência é, portan-to, o elemento central dessa busca de sentido, e é essa consciência que revela a existência do \*outro, sem o qual ela não pode existir, já que a consciência só existe através daquilo de que é consciência. Sua principal obra desse período é L 'être et le néant (O ser e o nada, 1943), que contém o núcleo da filosofia do existencialismo. Sartre defende a \*liberdade como uma das características mais fundamentais da existência humana. Segundo ele, paradoxalmente, "o homem está condenado a ser livre", e precisa assumir essa liberdade vivendo autenticamente seu projeto de vida — seu engajamento — recusando os papéis sociais que lhe são impostos pelas normas convencionais da sociedade. E assim que "nós somos aquilo que fazemos do que fazem de nós". A partir da década de 60, Sartre aproximou-se da filosofia marxista, passando a considerar o marxismo como "a filoso-fia insuperável de nosso tempo", sobretudo como pensamento revolucionário comprometi-do com a transformação da sociedade. Questionou, porém, o \*materialismo e o \*determinismo marxistas. continuando a defender o papel central do homem no pensamento filosófico. Sua obra Critique de la raison dialectique (Crítica da razão dialética. 1960) inaugura a aproximação entre existencialismo e marxismo. Posteriormente. Sartre retomou os temas mais centrais de seu existencialismo inicial, cm sua monumental biografia do romancista francês Flaubert, L 'idiot de la famille (O idiota da família, 1972), recorrendo à psicanálise para interpretar, através da consideração de um caso concreto, o sentido da existência humana e de um projeto de vida. Dentre suas obras mais importantes destacam-se, além das já citadas: L'existentialisme est un humanisme (O existencialismo é um humanismo, 1946), Baudelaire (1947), a auto-biografia Les mots (As palavras, 1963) e uma dezena de volumes intitulados Situations (Situações, 1947-1976) reunindo artigos e ensaios sobre temas diversos. Alguns consideram que a expressão mais significativa do existencialismo sartriano está em sua obra literária: nos roman-ces La nausée (A náusea, 1937), Le mur (O muro, 1939), coletânea de contos, e Les chemins de la liberté (Os caminhos da liberdade, 1944-1949), em 3 volumes; e nas peças teatrais, algumas de grande sucesso, como Les mouches (As moscas), em que revive a tragédia clássica de Orestes, e Huis clos (Entre quatro paredes).

Schaff, Adam (1913- ) Filósofo marxista polonês, estudou em Kwow, sua cidade natal, Paris e Moscou. Após a Segunda Guerra Mun-dial, tornou-se professor na Universidade de Varsóvia, sendo mais tarde diretor do Instituto de Filosofia e Sociologia da Academia Polonesa de Ciências. Atualmente dirige o Centro Euro-peu para a Pesquisa Econômica e Social em Viena, embora continue a residir parte do tempo na Polônia. Seu pensamento representa uma renovação do \*marxismo, tendo inicialmente se dirigido para questões de linguagem na perspectiva da filosofia \*analitica, em parte por influência da tradição analítica polonesa, como mos-tram seus livros Introdução à semântica (1960) e Linguagem e conhecimento (1964). Sua interpretação humanista do marxismo enfatiza a importância de uma "filosofia do homem", como em suas obras Marxismo e existencialismo (1961), A filosofia do homem (1964). uma polêmica contra o \*existencialismo, e o influente O marxismo e o indivíduo (1965). Mais recen-temente tem desenvolvido uma análise do socialismo no mundo contemporâneo frente aos de-safios da crise econômica c do progresso tecnológico, indicando a necessidade de renovação do projeto político e econômico do socialismo em seu O movimento comunista na encruzilhada (1981).

Scheler, Max (1874-1928) Filósofo alemão (nascido em Munique), conhecido sobretudo por ter adaptado o método fenomenológico de E. Husserl para aplicá-lo a questões de ética, teoria dos valores, filosofia social e da cultura e antropologia filosófica. Seu pensamento exerceu grande influência nessa área da filosofia na Alemanha e na Europa em geral. Na fase inicial de sua obra, foi um pensador católico, aproximando-se do personalismo. Sua concepção de ética opõe-se sobretudo ao formalismo da ética kantiana, que considera dever ser superado por uma apreensão vivida dos valores éticos, e também estéticos, inspirada na fenomenologia. Suas principais obras são: Sobre a relação entre os princípios lógicos e os princípios morais (1899), O formalismo na ética, 2 vols. (1913-1916). Sobre o eterno no homem (1921), A situação do homem no mundo (1928).

Schelling, Friedrich (1775-1854) Junta-mente com Fichte, seu contemporâneo. Schelling é um dos principais representantes do idealismo alemão pós-kantiano. Nasceu em Leonberg, estudou teologia na Universidade de Tübingen, onde teve como colega Hegel, e foi depois professor na Universidade de Iena, tornando-se um filósofo nacionalmente consagrado. Schelling é considerado o filósofo do romantismo na Alemanha. Sua principal obra, O sistema do idealismo transcendental (1800), toma como ponto de partida os sistemas de Kant e de Fichte, sobretudo quanto à relação entre a subjetividade do indivíduo e o mundo objetivo. O único conhecimento possível é o que a consciência tem de si mesma. A filosofia de Schelling é uma filosofia da identidade entre a consciência e a natureza, identidade esta que se realiza plena-mente no \*absoluto, superando a oposição entre o sujeito e o objeto. A filosofia deveria, portanto, refletir a natureza em sua identidade, chegando mesmo a descobrir Deus através da natureza. Para Schelling, é sobretudo através da arte que a consciência pode vir a autoconhecer-se plena-mente, e portanto toda filosofia deve apontar para esse caminho. Escreveu ainda Idéias para uma filosofia da natureza (1797); Sobre a alma do mundo (1798); Bruno, ou sobre o princípio natural e divino das coisas (1802); Filosofia e religião (1804); As idades do mundo (1811).

Schleiermacher, Friedrich Ernst Daniel (1768-1834) Filósofo e teólogo evangélico ale-mão, estudou na Universidade de Halle, onde também ensinou (1804-1810), tendo sido mais tarde professor na Universidade de Berlim de 1810 a 1834. Influenciado inicialmente pela filosofia de Kant, rompeu depois com esta, ligando-se aos círculos românticos da época. Inspirando-se em sto. Agostinho notabilizou-se sobretudo por sua filosofia da religião que valoriza o sentimento e a experiência religiosos, entendidos como vivência individual. Sua principal influência diz respeito à proposta de um método exegético do Novo Testamento, acentuando além dos aspectos filológicos e doutrinários a análise dos elementos históricos, considerando o texto bíblico como parte de uma tradição cultural. Influenciou fortemente o pensamento de Dilthey e é considerado um dos principais precursores da \*hermenêutica. Principais obras: Sobre a religião: discurso a seus detratores esclarecidos (1799), Sermães (1801-1821), A fé cristã segundo os princípios da Igreja Evangélica (1821-1822), Hermenêutica (póstumo, 1838).

Schlick, Moritz (1882-1936) Filósofo ale-mão (nascido em Berlim) e radicado em Viena desde 1922, Schlick, opondo-se ao neokantismo e à fenomenologia de seu tempo, tornou-se, em contato com Ernst Mach e influenciado por Russell, Carnap e pelo Tractatus de Wittgenstein, o criador do fisicalismo, \*positivismo lógico, neopositivismo ou empirismo lógico. Con-siderado o "fundador" do Círculo de Viena, foi um dos mais ardorosos defensores do critério estrito de verificação para distinguir os enunciados científicos de todos os demais enunciados desprovidos de sentido, metafísicos ou não. Em sua análise positivista da linguagem, tomou por guia supremo o critério da verificação empírica. Obras principais: Espaço e tempo na fissica atual (1917), Teoria geral do conhecimento (1925), Problemas de ética (1930), Lei, causalidade e probabilidade, póstumo (1938), Filosofia da natureza, póstumo (1949). Ver fisicalismo: Círculo de Viena.

Schopenhauer, Arthur (1788-1860) O filósofo alemão Schopenhauer (nascido em Dantzig), influenciado fortemente por Kant, desenvolveu uma filosofia pessoal, considerada pessimista e ascética. Combateu o hegelianismo, então dominante, e sua oposição ao meio acadêmico na Alemanha fez com que seu pensamento tivesse relativamente pouca repercussão, alcançando notoriedade apenas no final de sua vida.

Partindo essencialmente de Kant, mas também sob a influência de Platão e até mesmo do budismo, Schopenhauer considera o mundo de nossa experiência como simples \*representação. Ao procurar superar o nível da aparência, em direção à realidade verdadeira, o \*absoluto, o sujeito descobre pela auto-intuição sua \*vontade, chegando depois à vontade única como ser verdadeiro. Sua obra mas importante é O mundo como vontade e representação (1818), sendo também bastante populares cm sua época seus aforismos publicados sob o título de Parerga und paralipomena (Acessórios e restos, 1851). Para Schopenhauer, a "vontade de viver" ou o \* "querer-viver" designa uma força universal de todos os seres. E essa força que leva cada indivíduo a lutar, consciente ou inconsciente-mente, para preservar sua espécie: "A vontade é a substância íntima, o meio de toda coisa particular como do conjunto; ela se manifesta na força cega da natureza e encontra-se na conduta razoável do homem."

Schultz, Alfred (1899-1959) Schultz nasceu em Viena. Com a ocupação nazista da Austria, em 1938, emigrou para Paris e, daí, foi para os Estados Unidos. Tornou-se, na América, o gran-de divulgador da \*fenomenologia de E. Husserl, influenciado por Husserl e por Max Weber, mas, de modo independente deles, desenvolveu toda uma filosofia suscetível de revelar as bases fenomenológicas das ciências sociais. Preocupado com os aspectos sociais da consciência humana, isto é, com a estrutura da realidade social como realidade do "mundo da vida", construiu sua "sociologia fenomenológica" a fim de "explicar" a estrutura significativa do mundo social, ou seja, o conjunto dos significados subjetivos que constituem esse mundo. Para tanto, elaborou também uma teoria da ação humana ao mesmo tempo individual e social. Seu livro A fenomenologia do mundo social foi publicado em ale-mão, em 1932. Obras póstumas, publicadas nos Estados Unidos: The Problem of Social Reality (1962), Studies in Social Theory (1964), Studies in Phenomenological Philosophy (1966), The Structures of Life-World (1973).

Scotus, João Duns Ver Duns Scotus, João.

Searle, John Rogers (1932-) Filósofo norte-americano, doutorou-se na Universade de Ox-ford, sendo atualmente professor na Universidade da Califórnia, em Berkeley. desde 1959. Filósofo da linguagem, desenvolveu a teoria dos atos de fala iniciada por \*Austin. procurando sistematizar as regras e investigar as condições de possibilidade da comunicação humana. Searle enfatiza sobretudo o papel das intenções na constituição dos atos de fala, tendo desenvolvido a esse respeito uma teoria da \*intencionalidade. A partir dessa perspectiva tem investigado mais recentemente a importância filosófica da ciência cognitiva e da inteligência artificial. Obras principais:...I tos de fala (1969). Expressão e significado (1979). Intencionalidade (1983), Mentes, cérebros e ciência (1984). Fundamentos de lógica ilocucionária (1985). com Daniel Vanderveken.

Século das Luzes Ver iluminismo.

Semântica (do gr. semantikós: que significa) 1. Teoria do \* significado. Na divisão tradicional das ciências da linguagem, a semântica diz res-peito à relação entre os signos e o real, isto é, os objetos significados. Seus conceitos centrais são o próprio significado, a referência: a relação cutre o signo e o objeto. e a verdade: a correspondência efetiva entre o signo e o objeto nessa relação. A relação de significação é interpretada de diferentes maneiras pelas várias correntes teóricas na lingüística e na filosofia da lingua-gem, que procuram explicar como se dá a referência de um signo a um objeto e em que condições se pode definir essa relação como verdadeira. Assim, temos teorias semânticas convencionalistas, construtivistas, naturalistas, verificacionistas etc. Na realidade, para a maio-ria das teorias, a noção de verdade só se aplica à relação entre sentenças, isto é, estruturas complexas compostas de signos, e o real, e não entre termos individuais e objetos. Ver semiologia; pragmática; sintaxe.

2. A semântica intensional investiga o próprio significado, como a relação de significação é tornada possível pelo conteúdo do signo; en-quanto que a semântica extensional diz respeito à relação entre o signo e o conjunto de objetos que este designa.

semelhança/similaridade (do lat. similis) Qualidade de duas ou mais coisas que possuem termos comuns que as aproximam ou identificam, sem contudo chegarem a ser iguais. Ver diferença.

Semiologia/semiótica (fr. sémiologie: fr. sémiotique) Ciência geral de todos os sistemas de signos. Segundo o lingüista suíço Ferdinand de Saussure (1857-1913), a semiologia estuda "a vida dos signos no seio da vida social". Na medicina clássica, a semiótica era a técnica do diagnóstico e da observação dos sintomas, isto é. dos sinais da doença. de sua manifestação. Locke utiliza o termo "semiótica" cm seu En-saio sobre o entendimento humano (1690) para designar o estudo da relação entre as palavras como signos das idéias, e das idéias como signos das coisas. Mais contemporaneamente, o filósofo norte-americano Charles Morris (1946) pro-pôs a constituição de uma teoria geral dos signos, subdividindo-se em uma sintaxe, o estudo da relação dos signos entre si; uma \*semántica. o estudo da relação entre os signos e a realidade a que se referem; e uma \*pragmática, o estudo dos signos em relação a seu uso concreto. Ver Peirce.

Sêneca (4 a.C.-65 d.C.) O romano Sêneca (nascido em Córdoba, Espanha) é conhecido como filósofo estóico e pensador político. Ein seus livros De clenientia, de beneficiis, De olio etc. faz reflexões sobre a liberdade, a justiça, a tirania e a participação dos cidadãos na vida pública. Sua doutrina é coerente com a moral estóica: os homens são iguais (contra a escravidão), os mates

são devidos às paixões humanas (ambição, crueldade, sede de glória etc.) e o papel do soberano é o de encarnar a sabedoria realizando a ordem. Escreveu também tragédias e sátiras inspiradas no modelo grego, bem como uma vasta correspondência, destacando-se as 124 Epístolas morais a Lucilio.

senhor (Herrschaft) e do escravo (Knechtschaft), dialética do Imagem que \*Hegel utiliza na \*Fenomenologia do espírito para explicar o processo de constituição da \*consciência em interação com a outra consciência. Em sua relação com o que lhe é outro, o \*sujeito sempre o trata como \*objeto; no entanto, no caso de outra consciência, temos uma relação entre duas subjetividades. Portanto, a consciência subjetiva sempre procura submeter a outra cons-ciência, tratando-a como a um objeto. E este processo que Hegel descreve como relação entre o senhor e o \*escravo. Entretanto, o senhor. embora se considere superior, necessita ser re-conhecido pelo escravo, seu inferior. O escravo, por sua vez. pelo seu trabalho, conquista sua autonomia e sua identidade. Assim, as posições terminam por se inverter. Ver dialética.

Sensação (lat. medieval sensatio) I. Impressão subjetiva e interior advinda dos sentidos e causada por algum objeto que os excita ou estimula (ex.: sensação de frio). Impressão vaga ou imprecisa que temos acerca de algo (ex.: sensação de medo).

2. Para o \*empirismo, a sensação é funda-mental para o processo de conhecimento. pois fornece sua matéria bruta através dos sentidos. Kant usa esse conceito) Empfindung) para de-signar as modificações na consciência subjetiva causada pela presença de algum objeto. Ver impressão; percepção.

**Sensibilidade** (lat. vulgar sensihilitas) 1. Em um sentido genérico, capacidade de sentir. de ser atetado por algo. de receber através dos sentidos impressões caudadas por objetos externos (ex.: sensibilidade auditiva). Percepção aguçada (ex.: sensibilidade musical).

2. Kant usa esse termo (Sinnlichkeit) para designar a receptividade da consciência, a capa-cidade de formarmos \*representações dos objetos graças ãmaneira pela qual estes nos afetam. A sensibilidade nos fornece assim a matéria dos \*fenômenos. Kant considera o \*espaço e o \*tem-po como formas puras da sensibilidade, ou seja, condições de possibilidade de termos impressões sensíveis. Ver intuição.

Senso (lat. sensus) 1. Bom senso: termo utilizado como sinônimo de \*razão, capacidade natural de julgar. de discernir. "A capacidade de bem julgar e de distinguir o verdadeiro do falso. que é o que propriamente se denomina o bom senso ou razão, é naturalmente igual em todos os homens" (Descartes, Discurso do método). Ver b o m senso.

2. Senso coniunz (sensus communis): na tradição escolástica e mesmo ainda na filosofia cartesiana, órgão central que unifica as impressões oriundas dos diferentes \*sentidos, constituindo a unidade dos dados sensoriais e, portan-to, do \*objeto. Em uma acepção mais típica do pensamento moderno, o senso comum é um conjunto de opiniões e valores característicos daquilo que é correntemente aceito em um meio social determinado. "O senso comum consiste em uma série de crenças admitidas no seio de uma sociedade determinada e que seus membros presumem serem partilhadas por todo ser racional" (C. Perelman).

Sensualismo (fr. sensualisme) Termo que de-signa sobretudo a doutrina da "sensação trans-formada" de \*Condillac. segundo a qual a mente é uma tabula rasa, e "encontramos cm nossas sensações a origem de todos os nossos conheci-mentos e de todas as nossas faculdades". Em uni sentido mais amplo, designa todo \*empirismo radical que considera todas as idéias-e representações. todos os juízos. todo o conhecimento. como derivados de nossa experiência sensorial por um processo de transformação, associação e abstração dos dados sensoriais. Oposto a inatismo. intelectualismo. racionalismo.

**SENTIDO** (do lat. sensus) 1. Na acepção fisiológica, os sentidos são órgãos receptores que nos trazem impressões sobre os objetos externos. Classicamente são cinco os sentidos que pos-suem urna certa unidade funcional: tato. olfato, paladar, visão, audição. Do ponto de vista psicológico. os sentidos são os responsáveis pelos diferentes tipos de sensação que percebemos.

- 2. Sentido moral: a consciência como capa-cidade intuitiva de julgar se alguma coisa é moralmente certa ou errada, boa ou má. "Cons-ciência! Instinto divino ... juiz infalível do bem e do mal" (Rousseau).
- 3. 0 termo sentido pode ser utilizado também como sinônimo de significação (ex.: Não entendi o sentido do que ele disse). Alguns filósofos da linguagem. como \*Frege, distinguem o sen-tido (Senn) de uma palavra ou expressão. de sua referência (Bedeutung), isto é, do objeto designado. Para Frege. o sentido é o modo pelo qual se designa o objeto. Assim. p. ex.. tanto "Vênus" quanto "Estrela da Manhà" designam o mesmo objeto, o corpo celeste: têm portanto a mesma referência, porém possuem sentidos dis-tintos. Ver linguagem.

Ser (do lat. sedere) Podemos dizer que toda a metafísica constitui, num certo sentido, uma meditação sobre o sentido do verbo ser. "Ser, ser puro. nenhuma determinação. Ern sua imediatez indeterminada, ele só é igual a si mesmo, sem ser desigual de outra coisa ... Ele é a indetertninação pura e o vazio puro. O ser, o imediato indeterminado é, na realidade, nada, nem mais nem menos que nada" (Hegel). As-sim. o ser pode ser entendido de várias maneiras: a) como substância: "O ser toma múltiplos sentidos: num sentido, significa aquilo que é a coisa. a substância" (Aristóteles); b) afirma a existência, a realidade atual de uma coisa. o fato ou ato de ser. "Esta proposição: Eu sou, eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo em meu espírito" (Descartes); c) como essência, ou seja. aquilo que a coisa é: "Sou apenas uma substância cuja essência ou natureza é apenas a de pensar" (Descartes); d) como ser-em-si, ou seja. como uma região particular do ser (Sartre); c) como ser-no-mundo: condição necessária da existência humana. do Dasein (ser-aí de Heidegger)\_ ou como ser-em-situação: o fato de todo existente estar profundamente engajado numa historicidade. Num sentido que aparece já na filosofia grega. o ser se opõe ao devir. Toda coisa que é. é em virtude de duas forças: o set-e o devir. Uma coisa não cessa de mudar no tempo (crescimento, envelhecimento etc.). Só o ser é estável na coisa, pois sob a multiplicidade das formas que torna essa coisa no tempo\_ po-demos continuar dizendo que ela é. E nesse sentido que, na filosofia grega. o devir é sempre identificado como o não-ser. o não-ser não é a ausência de ser. o nada. mas aquilo que não é o ser. aquilo que é mutável e diverso. enquanto que o seré imutável e único. Fala-se ainda do ser de razão, quer dizer, do ser só existindo no pensamento. No singular, e com inicial maiús-

cula, e por vezes acompanhado de qualificativos como "perfeito". "supremo". "absoluto". o Ser é sinônimo de Deus: Ser em si. e para si, Ser absoluto. ter metafísica; ontologia.

SET de razão (sens raüonis) Expressão aplicada. desde a escolástica, primeiramente ás essências particulares. em seguida ãs abstrações personificadas ou "reificadas", para contestar-lhes a existência fora do pensamento. fora da razão. São seres que só existem no pensamento ou somente na razão. não comportando nenhuma cvistoncia real.

Ser e o torda, O (L'dtre et le néant) Obra de Jean-Paul Sartre (1943). principal expressão teórica da Filosofia existencialista\_ estuda os múltiplos aspectos da csistência humana. O homem nada niais é do que "uma paixão inútil". pois é um "ser-para-si" cuja aventura termina com a

morte. Eis sua condição: está situado entre o \*nada, do qual se originou, e o \*ser, ao qual aspira na \*angústia. Nesta obra Sartre lança as bases metafísicas do \*existencialismo: a "transfenomenalidade do ser" e a "liberdade absolu-ta" do homem. 1'er absurdo.

Ser e tempo (Sein und Zeit) Obra de Martin Heidegger (1927) tendo por objetivo determinar o sentido do ser (ontologia) mediante a análise fenomenológica das diferentes modalidades de nossa presença no mundo (de nosso \*Dasein: "ser-aí", "existência", ou "pre-sença"). O sentimento original da existência o homem o per-cebe na \*angústia, pela qual se compreende como ser para a morte. Ao refletir sobre sua condição de Dasein. esbarra com a contingência de seu nascimento (passado) e com a inelutabilidade da morte (futuro). O resultado é o senti-mento autêntico da finitude. real condição humana.

Serres, Michel (1930-) Professor de história das ciências na Universidade de Paris I. o francês Michel Serres é um filósofo de múltiplas facetas, interessando-se tanto pela ciência quanto pela pintura, tanto pela história quanto pela literatura. Diante da pergunta "Por que é um filósofo'?", responde sem hesitar: "Por causa de Iliroxima". Sempre preocupado em explorar as regiões limítrofes dos grandes domínios do pensamento humano, ele sonha com a reconciliação dos saberes, com uma reconciliação distante dos dogmas e dos imperialismos teóricos. Mas sua interrogação mais constante é sobre o lugar da filosofia relativamente à política e à história. Obras principais: Hermès I. La communication (1969), Hermès 11. L'inteférence (1972). Hermès III. La traduction (1974). I/ermès La distribution (1977). Ifermès I' Le passage du Nord-Ouest (1980). Genèse (1982), Les cinu sens (1985).

Sexto Empírico (sécs.11-I11) O filósofo. médico e astrônomo grego (nascido provavelmente em Mitilene) Sexto Empírico viveu em Alexandria c Atenas. Seguidor do pirronismo, é considerado o principal representante do \*ceticismo antigo. Opondo-se aos "dogmáticos" (aristotélicos, epicuristas e estóicos) por acreditar na possibilidade da posse da verdade, e aos "acadêmicos" por acreditar em sua impossibilidade, Sexto Empírico opta pelo ceticismo, a doutrina dos que "continuam a investigar". Considerado um grande compilador, resume e apresenta as doutrinas e os argumentos dos pensadores antigos. São famosos seus argumentos contra o silogismo. pois sua conclusão representa um círculo vicioso. Critica também a noção de causa e a idéia da Providência. De seus livros, conservam-se os Esboços pirrónicos (3 livros), as obras Contra os dogmáticos (5 livros) e Contra os professores (6 livros). Ver ceticismo; Pirro.

Sigério (Suger) de Brabant (c.1235-1284) Filósofo e teólogo nascido em Liège. na atual Bélgica, foi professor na então recém-fundada Universidade de Paris, onde estudou. Notabilizou-se por sua polêmica, em 1270, com sto. 'Tomás de Aquino. Suas idéias foram condena-das corno heréticas (1270), sendo proibido de ensinar. Sigério foi um dos principais defensores do aristotelismo neste período. considerando o filósofo árabe \*Averróis como o mais importan-te intérprete de Aristóteles. As principais dou-trinas por ele defendidas são a da unidade do \*intelecto agente e a da teoria da dupla verdade. uma fundada na Revelação, e outra nos ensina-mentos de Aristóteles. Principais obras: De anima intellectíva, Daestiones in libros tres de anima, De intellectu (fragmentos). Ver averroísmo.

Significado (do lat. significare) 1. A teoria do significado. em filosofia da linguagem, examina os vários aspectos de nossa compreensão das palavras e expressões lingüísticas e dos \*signos em geral. Um desses aspectos centrais é a relação de referencia. que é um dos elementos constitutivos do significado. A referência é precisamente a relação entre o signo lingüístico e o real, o objeto designado pelo signo. Outro aspecto, indicado na distinção proposta por \*Frege. é o sentido, ou seja, o modo pelo qual a referência é feita. Dois termos sinônimos, p. ex., "Brasília" e "a capital do Brasil", teriam a mesma referência, mas não o mesmo sentido. Outro aspecto da compreensão do significado diz respeito aos tipos de uso que uma expressão pode ter em contextos diferentes e para objetivos diferentes, o quo determina uma diferença de significado. A concepção de que "o significado é o uso" é desenvolvida sobretudo a partir das teses de \*Wittgenstein. Autores como \*Quine indicam ainda a importância da consideração do

significado não a partir de uma sentença ou expressão lingüística tomada isoladamente em sua relação com o real, mas levandose em conta a totalidade da linguagem, isto é. a rede de relações de significação na qual essa sentença ou expressão se inclui, seus pressupostos. suas implicações etc. Ver semântica.

2. O estruturalismo linguistico, a partir do lingüista suíço Ferdinand de Saussure (1857-1913). estabelece uma distinção entre significa-do e significante. Segundo essa concepção o signo lingüístico resulta da combinação de uma imagem acústica (o significante) e de um conceito (o significado), que formam na verdade uma unidade indissolúvel, dois aspectos da mes-ma realidade do signo. Essa distinção é retomada por \* Lacan em um sentido próprio. dentro de sua concepção do \*inconsciente como estruturado lingtiisticamentc.

Signo (lat. lignum) Elemento que designa ou indica outro. Objeto que representa outro. Sinal. Discute-se, sobretudo na \*semiótica, se existem signos naturais. p. ex.. as manchas que são sinais do sarampo. a fumaça que indica o fogo, ou se todo signo é, de alguma maneira, convencional. como a palavra, ou seja, envolveria sempre a necessidade de uma \*interpretação ou de uma \*regra de aplicação para relacioná-lo ao objeto representado. Ver convenção: símbolo.

Silêncio Para a filosofia. o silêncio não se confunde com a ausência de ruído, pois nada mais é do que a abolição da palavra

ou da linguagem. O silêncio pode constituir a expressão paradoxal daquilo que há de não-humano no homem: há o silêncio incomunicável, que caracteriza a alienação mental, e o silêncio da violência, caracterizando aqueles para os quais a linguagem e a comunicação não são mais possíveis. A experiência metafísica do silêncio gera uma angústia existencial: "O silêncio eterno dos es-paços infinitos me apavora", diz Pascal. Como experiência mística interior, o silêncio, ligado à oração, à meditação. ao asceticismo e à solidão. constitui a condição para o encontro com uma presença oculta, o caminho para o encontro com \*Deus ou com o \*outro.

SÍOQÍSMO (lat. syllogismmts, do gr. svllogismós) Método de dedução de uma conclusão a partir de duas premissas, por implicação lógica. Para Aristóteles, considerado o primeiro formulador da teoria do silogismo, "o silogismo é um argumento em que, estabelecidas certas coisas, resulta necessariamente delas, por serem o que são, outra coisa distinta do anteriormente estabelecido" (Primeiros analíticos, I, 24). Ex.: "Todos os homens são mortais, todos os gregos são homens, logo, todos os gregos são mortais" . A conclusão se obtém assim por um processo de combinação dos elementos contidos nas premis-sas através do termo médio (no exemplo, "ho-mens"), que permite relacionar os outros termos (no exemplo, "gregos" e "mortais") aí contidos, formando uma nova proposição. Segundo as regras do silogismo válido, não é possível que as premissas sejam verdadeiras e a conclusão seja falsa. Aristóteles classifica todos os tipos possíveis de silogismos válidos em três \*figuras ou esquemas: Na 1 ~ figura, o termo médio é sujeito na premissa maior (a que contém o termo de menor extensão); na 24, o termo médio é predicado em ambas as premissas; na 3<sup>2</sup>, o termo médio é sujeito em ambas as premissas. Atribui-se ao filósofo e médico Cláudio Galeno (c.130-c.200) uma 4 figura, em que o termo médio é predicado na premissa maior e sujeito na menor. No exemplo acima, temos um silogismo categórico, em que as premissas são asserções, isto é, proposições que afirmam ou negam algo. Pode-mos ter também silogismos modais, cujas pre-missas são proposições que envolvem \*modalidade, e silogismos hipotéticos, cujas premissas incluem proposições hipotéticas. A teoria do silogismo de Aristóteles sofreu uma série de modificações e desenvolvimentos na escola aristotélica e na \*escolástica. No período moderno sua importância vai sendo progressivamente me-nor até dar lugar, no séc.XIX, à \*lógica matemática e aos cálculos proposicional e dos predicados formulados inicialmente por \*Frege. Ver figuras do silogismo.

**simbolismo/símbolo** (do lat. tardio symbolum, do gr. symbolon) 1. 0 símbolo é um objeto que representa outro de forma analógica ou convencional, um sinal convencional através do qual se designa um objeto. A relação entre o símbolo e o objeto simbolizado é, assim, nesse sentido, convencional, exterior. Ex.: a bandeira é o símbolo da pátria. Ver signo.

2. Na teoria psicanalítica, o simbolismo é "o conjunto de símbolos de significado constante que podem ser encontrados em diferentes produções do inconsciente" (Laplanche e Pontalis,

Vocabulário de psicanálise). Ex.: um guarda-chuva é um símbolo masculino, uma caverna é um símbolo feminino.

Simmel, Georg (1858-1918) Filósofo e sociólogo alemão (nascido em Breslau); como representante do neokantismo, Simmel procura evitar a abstração, o formalismo a priori de Kant e a dispersão na diversidade dos fatos; admite, contudo, a objetividade das normas lógicas e das exigências morais. Obras principais: Introdução à ciência da moral (1892), Problemas de filosofia da história (1892), Filosofia do dinheiro (1900), 0 conflito da cultura moderna (1918). Ver neokantismo.

**simples** (lat. simplex) Que é indivisível, que não pode ser decomposto, que não tem partes. Em Descartes, as naturezas simples são as \*essências: " Chamamos simples aquelas naturezas cujo conhecimento é tão claro e distinto que o espírito não as pode dividir em outras mais numerosas cujo conhecimento seja mais distinto: tais são a figura, a extensão e o movimento" (Descartes, Regras para a direção do espírito). Ver análise; átomo.

Simulacro (lat. simulacrum). Na filosofia de Epicuro e de Lucrécio, é somente pelas sensações que conhecemos as coisas, mas na medida em que essas sensações são produzidas por simulacros, ou seja, por espécies de finos invólucros suscetíveis de nos transmitir a "imagem" das coisas e de afetar nossos sentidos. E assim que nasce a \*sensação, que nos fornece fielmente a imagem dos objetos originais, mas sem a sua força. As ilusões dos sentidos se explicam pelas modificações dos simulacros em seu trajeto até nós. A teoria do simulacro foi utilizada para explicar os erros dos sentidos.

**sincategoremático** (lat. escolástico syncategorema, do gr. syn, juntamente com, e categoria: aquilo que vai junto com as categorias) Termo da lógica que denomina aqueles termos que não possuem significado por si próprios, não designando nem objetos, nem propriedades de objetos, p. ex., preposições, conjunções etc., entrando apenas na composição de sentenças para permitir o elo ou a relação entre os termos significativos que compõem o sujeito e o predi-cado.

Sincretismo (do lat. syncretismus, do gr. synkretismos: união dos cretenses) Na história da filosofia, o sincretismo designa a tendência dos filósofos neoplatônicos a uma certa unificação arbitrária das mais variadas doutrinas que os precederam. Contrariamente ao \*ecletismo, o sincretismo constitui uma tendência para fundir todas as doutrinas anteriores. Hoje em dia, o termo adquire um sentido pejorativo, pois designa uma miscelânea das mais disparatadas idéias.

Sincronia Ver diacronia.

**Singular** (lat. singularis) Relativo ao indivíduo, que se aplica a um único indivíduo. Na lógica tradicional se distingue a proposição singular. que possui um único sujeito, ex.: "Sócrates é calvo", da proposição particular, que se aplica a alguns indivíduos, ex.: "Alguns homens são calvos". Os termos singulares são aqueles como os nomes próprios "Sócrates", e as expressões do tipo "este homem", que só podem ser sujeitos de uma proposição e nunca predica-dos, ao contrário dos termos gerais que podem ser ambas as coisas.

singularidade (lat. singularitas) Característica própria de um indivíduo, que o torna diferente dos demais. Propriedade daquilo que é único.

Sintaxe (gr. syntaxis: ordem, organização, estrutura) Sistema de regras que estabelece a possibilidade de combinação dos termos de uma linguagem na construção de sentenças. Enquanto parte da \*semiótica, a sintaxe é o estudo das relações entre os signos em um sentido pura-mente formal, isto é, independentemente de sua interpretação ou de seu uso concreto.

SÍNTESE (do gr. synthesis, de syntithenal: reunir, juntar) 1. Ato de reunir ou combinar em um todo elementos dados separadamente. Composição, unificação. Oposto a análise.

- 2. Para Descartes, a síntese é uma das regras do método: "Conduzir pela ordem meus pensa-mentos começando pelos objetos mais simples e mais fáceis de conhecer, para alcançar pouco a pouco, em graus sucessivos, o conhecimento dos mais complexos" (Discurso do método, TI).
- 3. Na filosofia de Kant, a síntese é um ato da \*consciência pelo qual esta reúne em um todo a diversidade dos dados da \*sensibilidade: "En-tendo por síntese, no sentido mais geral, o ato de juntar diversas representações umas às outras e de conceber sua multiplicidade sob a forma de um conhecimento único" (Kant, Crítica da razão pura).
- 4. Na \*dialética hegeliana, a síntese é o momento de fusão e de superação (Aufhebung) da oposição entre \*tese e \*antítese. A síntese por sua vez tornar-se-á uma nova tese que terá sua antítese e será superada por uma nova síntese até a síntese final, que é o saber absoluto.

Sintético (do gr. synthetikós) 1. Que diz res-peito à síntese, que possui uma unidade resultante da síntese. Oposto a analítico.

2. \*Juízo sintético: aquele em que o \*predi-cado não pertence ao \*sujeito por definição, mas acrescenta algo à compreensão do sujeito, resulta de um ato de síntese. Kant distingue os juízos sintéticos a priori dos sintéticos a posteriori. Os sintéticos a posteriori são simplesmente aqueles que são derivados da experiência, constituindo portanto um conhecimento \*empírico. Os sintéticos a priori são aqueles que. sem serem derivados da experiência, acrescentam algo à compreensão do sujeito. no sentido de que dizem respeito às condições de possibilidade do conhecimento, à sua forma, portanto. e não propriamente a seu conteúdo. "As condições de possibilidade da experiência em geral são também condições de possibilidade dos objetos da experiência e têm, por esse motivo, um valor objetivo cm um juízo sintético apriori" (Crítica da razão pura). Ver transcendental a priori.

Sísifo, mito de Sísifo foi um personagem da mitologia grega, rei de Corinto. segundo a Odisséia, condenado por Hades. deus dos mortos, a empurrar uma imensa pedra até o topo de uma montanha sem, no entanto, jamais conseguir concluir sua tarefa, uma vez que antes de atingir o cume a pedra sempre rola montanha abaixo e Sísifo deve recomeçar sua tarefa. Para Albert \*Camus, que utilizou-o como imagem da con-dição humana em seu Le nivthe de Sysiphe (1942), este mito ilustra o sentimento de \*absurdo de uma existência que sempre requer nosso esforço, faz apelo à nossa vontade, embora nun-ca se realize plenamente.

**Sistema** (do lat. tardio e do gr. systema, de synistanai: juntar) 1. Fin um sentido geral, conjunto de elementos relacionados entre si, ordenados de acordo com determinados princípios, formando urn todo ou uma unidade. Ex.: sistema solar.

- 2. Conjunto de pensamentos. teses ou doutrinas, desenvolvidos articuladamente e formando uma unidade teórica: o sistema de Hegel. Por vezes com um sentido Pejorativo. a palavra "sistema" é utilizada para designar um conjunto de idéias cientificas ou filosóficas interligadas e formando um todo: o sistema de Newton, o sistema de Descartes. Sistema é urn termo mais amplo que teoria: o sistema de um autor é o conjunto de suas teorias, na medida em que elas se ligam entre si e remetem unia à outra.
- 3. A teoria geral dos sistemas (general system theory). no dizer de seu criador, Ludwig von l3ertalantfv. é "uma disciplina lógicomatemática. ern si mesma puramente formal. mas aplicável às diversas ciências empíricas ... chamada a desempenhar um papel análogo ao que desempenhou a lógica aristotélica na ciência da Antigüidade". "Irata-se de um programa ao mesmo tempo científico e filosófico que. sem abandonar o ideal de rigor caro às ciências clássicas, exige a criação ou o aperfeiçoamento de uma nova linguagem. de novos esquemas teóricos e, até mesmo. de uma nova "visão do mundo". Essa teoria se apresenta como um desafio ao futuro da física, da biologia, da sociologia e da psicologia.

**Sistemático** (do lat. tardio systematicus, do gr. systematicus) Que possui um caráter de sis-tema, que se caracteriza pela organização e articulação, constituindo uni todo coerente de acordo com certos princípios básicos. Diz-se do pensamento, doutrina ou princípio metódico e rigorosamente organizado. Ver sistema.

**Situação** (do lat. medieval situatio) 1. Em Aristóteles, a situação ou estado é uma das dez \*categorias, designando a posição de um objeto, o modo como está, p. ex., deitado. sentado etc. (Categorias, 4).

2. No \*existencialismo, a situação é um dos elementos mais centrais na constituição da con-dição humana, o fato de que em sua existência o homem se encontra sempre em um contexto preestabelecido, em um mundo que o antecede, que o constitui como homem e em relação ao qua( forma sua liberdade e sua identidade.

Skinner, Burrhus Frederick (1904-1990) Psicólogo norte-americano nascido na Pensilvânia, professor na Universidade de Harvard, foi o principal teórico contemporâneo do \*hehaviorismo. Procurou desenvolver as teses formula-das pelo fundador do bchaviorismo, o também americano J.B.Watson (1878-1958), como única teoria psicológica realmente científica. Para Skinner, o comportamento humano resulta de condicionamentos biológicos e arnbicntais. podendo ser analisado em termos de estímulos e respostas ao meio ambiente em que vive. Opõcse assim a qualquer tipo de mentalismo ou de dualismo corpo-alma. Suas teorias permitiram desenvolver técnicas de controle e previsão do comportamento que influenciaram a psicotisio-logia. Também no campo da educação teve influência nas técnicas de ensino programado. com seu A tecnologia do ensino (1968). A "caixa de Skinner" é um instrumento para se isolar um animal cm laboratório para se estudar seu comportamento e realizar experimentos cm condições consideradas ideais. Envolveu-se em di-versas polêmicas. destacando-se a coin \*Chomsky acerca da natureza da linguagem. Principais obras: The Behavior of Organisms, An E\_xperimental.Analysis (1938). JFalden Two (romance) (1948), Science and Human Behavior (1953), Verbal Behavior (1957), About Behaviorism (1974).

Smith, Adam (1723-1790) Filósofo e economista escocês, professor na Universidade de Glasgow, considerado o fundador da economia política liberal em razão de sua obra Investigação sobre a natureza e as causas da riqueza das nações (1776). Pensador otimista, acreditava que a verdadeira fonte da riqueza reside no trabalho, sendo que a quantidade de trabalho necessária à produção de uma mercadoria deter-mina seu valor de troca. Para ele, a busca do interesse individual concorre para a felicidade comum da sociedade. porque o sistema econômico não depende da boa vontade, mas das vantagens que todo indivíduo deve esperar de seu trabalho. Contrariamente aos \*fisiocratas, Smith afirmava que a divisão internacional do trabalho, a livre troca e a concorrência favorecem a produção. Acreditava em uma "mão in-visível" que regularia o funcionamento do mer-cado econômico, fazendo com que a economia se auto-ajustasse. Teve grande influência em sua época, na prática política e econômica, bem como no desenvolvimento teórico do liberalismo através de pensadores como David Ricardo. Foi amigo de \*Hume. \*Marx criticou duramente seu sistema econômico, sobretudo sua tese concernente ao "valor do trabalho". Outra obra importante: Teoria dos sentimentos morais (1759). na qual faz da simpatia o fundamento da moral. Ver liberalismo; mais-valia.

**sobrenatural** 1. Que não pertence ao mundo natural, que não está de acordo com as leis da natureza, que está fora do alcance da experiência humana. Realidade divina. misteriosa.

2. Os teólogos cristãos distinguem o sobre-natural preternatural, a ação de Deus intervindo miraculosamente no curso natural das coisas, e o sobrenatural essencial caracterizando a essência das coisas divinas (por exemplo, a \*graça).

SOCIAIISMO Termo que designa, sobretudo a partir do séc.XIX, diferentes doutrinas políticas tais como o socialismo de \*Marx. de \*Saint-Simon, de \*Fourier, de \*Proudhon etc. Todas essas doutrinas têm, entretanto, em comum, uma proposta de mudança da organização econômica e política da sociedade, visando o interesse geral, contra o interesse de urna ou mais classes privilegiadas, com base nas idéias de igualdade e justiça social. Distingue-se o socialismo democrático, que prega essas mudanças por via institucional, através de reformas defendidas c realizadas corno parte do processo democrático, do socialismo revolucionário, que defende a necessidade de mudanças radicais através de um pro-cesso revolucionário de transformação da sociedade. Ver comunismo; marxismo; revolução.

SOCIEDADE (lat. societas) A sociedade não é um mero conjunto de indivíduos vivendo juntos. em um determinado lugar, mas define-se essencialmente pela existência de uma organização, de instituições e leis que regem a vida desses indivíduos e suas relações mútuas. Algumas teorias distinguem a sociedade, que se define pela existência de um \*contrato social entre os indivíduos que dela fazem parte, e a comunidade que possui um caráter mais natural e espontâneo.

SOCIOlogismo Doutrina ou concepção teórica que pretende explicar todos os problemas de natureza filosófica, psicológica, religiosa, artística etc., através do recurso à sociologia; ou seja, reduzindo todos os fenômenos humanos à estrutura e às formas de organização social a que pertencem.

Sócrates (c.470-399 a.C.) A vida de Sócrates nos é contada por Xenofonte (em suas Memorabilia) e por Platão, que faz dele o personagem central de seus diálogos, sobretudo Apologia de Sócrates e Fédon. Ele nasceu em Atenas. Sua mãe era parteira, seu pai escultor. Recebeu uma educação tradicionál: aprendizagem da leitura e da escrita a partir da obra de Homero. Conhecedor das doutrinas filosóficas anteriores e contemporâneas (Parmênides, Zenão, Heráclito), participou do movimento de renovação da cultura empreendido pelos sofistas, mas se revelou um inimigo destes. Consolidador da filosofia. nada deixou escrito. Participou ativamente da vida da cidade, dominada pela desordem intelectual e social, submetida à demagogia dos que sabiam falar bem. Convidado a fazer parte do Conselho dos 500, manifestou sua liberdade de espírito combatendo as medidas que julgava injustas. Permaneceu independente em relação às lutas travadas entre os partidários da democracia e da aristocracia. Acreditando obedecer a uma voz interior, realizou uma tarefa de educa-dor público e gratuito. Colocou os homens em face da seguinte evidência oculta: as opiniões não são verdades, pois não resistem ao diálogo critico. São contraditórias. Acreditamos saber. mas precisamos descobrir que não sabemos. A verdade, escondida em cada um de nós, só é visível aos olhos da razão. Acusado de introduzir novos deuses em Atenas e de corromper a juventude, foi condenado pela cidade. Irritou seus juízes com sua mordaz ironia. Morreu to-mando cicuta. E conhecido seu famoso método. sua arte de interrogar, sua "maiêutica", que consiste em forçar o interlocutor a desenvolver seu pensamento sobre uma questão que ele pensa conhecer, para conduzi-lo, de consegüência em consegüência, a contradizer-se, e, portanto, a confessar que nada sabe. As etapas do saber são: a) ignorar sua ignorância; b) conhecer sua ignorância; c) ignorar seu saber; d) conhecer seu saber. Sua famosa expressão "conhece-te a ti mesmo" não é uma investigação psicológica, mas um método de se adquirir a ciência dos valores que o homem traz em si. "O homem mais justo de seu tempo", diz Platão, foi conde-nado à morte sob a acusação de impiedade e de corrupção da juventude. Seria sua morte o fracasso da filosofia diante da violência dos ho-mens? Ou não indicaria ela que o filósofo é um servidor da razão, e não da violência, acreditan-do mais na força das idéias do que na força das armas?

SOfisma (lat. e gr. sophisma) Raciocínio que possui aparentemente a forma de um silogismo, sem que o seja, sendo usado assim de modo a produzir a ilusão de validade, e tendo como conclusão um paradoxo ou um impasse. Ex.: Este cão é meu, este cão é pai: logo, este cão é meu pai. Segundo Platão e Aristóteles, os sofistas usavam esse tipo de raciocínio para provocar a perplexidade em seus interlocutores ou para persuadi-los. Aristóteles, em seu tratado Refutações sofisticas, analisa os vários tipos de sofismas de modo a revelá-los como falaciosos.

SOfista (lat. sophista, do gr. sophistes) Na Grécia clássica, os sofistas foram os mestres da retórica e oratória, professores itinerantes que ensinavam sua arte aos cidadãos interessados em dominar melhor a técnica do discurso, instrumento político fundamental para os debates e discussões públicas, já que na pólis grega as decisões políticas eram tomadas nas assembléias. Contemporâneos de \*Sócrates, \*Platão e \*Aristóteles, foram combatidos por esses filósofos, que condenavam o \*relativismo dos sofistas e sua defesa da idéia de que a verdade é resultado da persuasão e do consenso entre os homens. A \*metafisica se

constitui assim, nesse momento, em grande parte em oposição à \*sofística. De-vido a isso e ao triunfo da metafísica na tradição filosófica, ficou-nos uma imagem negativa dos sofistas como "produtores do falso" (segundo Platão em O sofista), manipuladores de opiniões, criadores de ilusões. Estudos mais recentes, entretanto, buscam revalorizar de forma mais isenta o pensamento dos sofistas, mostrando que seu relativismo baseava-se em uma doutrina da natureza humana e de sua relação com o real, bem como indicando a importância da contribuição dos sofistas para os estudos de gramática, retó-rica e oratória, para o conhecimento da língua grega e para o desenvolvimento de teorias do discurso. Não se pode falar contudo em uma doutrina única, comum a todos os sofistas, mas apenas em certos pontos de contato entre várias concepções bastante heterogêneas. Dentre os principais sofistas destacaram-se \*Górgias, \*Protágoras e \*Hípias de Elida. Das principais obras dos sofistas só chegaram até nós fragmentos, muitas vezes citados através de seus adversários, como Platão.

SOfÍSTICA (do lat. sophisticus, do gr. sophistike) Denominação genérica do conjunto de dou-trinas de filósofos contemporâneos de Sócrates e Platão, conhecidos como \*sofistas. A sofística se caracteriza pela preocupação coin questões práticas e concretas da vida da cidade, pelo relativismo em relação à moral e ao conhecimento, pelo antropocentrismo, pela valorização da retórica e da oratória como instrumentos da persuasão que caracterizava a função do sofista, e, em conseqüência, pelo conhecimento da linguagem e domínio do discurso, essenciais para o desenvolvimento da argumentação sofística. A sofistica não chegou a constituir propriamente uma escola, porém o termo é utilizado, freqüentemente com sentido negativo, sobretudo para designar o contraste entre o racionalismo teórico e especulativo da filosofia de Sócrates, Platão e Aristóteles, com a atitude pragmática e antimetafisica dos sofistas.

SOlipsismo (do lat. solus: só, e ipse: ele mes-mo) Termo de sentido negativo, e até mesmo pejorativo, designando o isolamento da cons-ciência individual em si mesma, tanto cm relação ao mundo externo quanto em relação a outras consciências; é considerado como conseqüência do idealismo radical. Pode-se dizer que a certeza do \*cogito cartesiano leva ao solipsismo, que só é superado apelando-se para a existência de Deus. Ver subjetivismo; objetivismo.

Spencer, Herbert (1820-1903) 0 filósofo inglês Herbert Spencer é mais conhecido por sua teoria da evohscdo. Em hipótese e desenvolvi-mento (1852), antes de Darwin, já exprimia a idéia do evolucionismo. Esse autodidata, van-gloriando-se de jamais ter se instruído nos livros e de ter sido apenas um colecionador de fatos, elabora uma doutrina com três pontos essenciais: a) a teoria do incognoscível, tentando mostrar que a ciência e a religião podem reconciliar-se no reconhecimento do incognoscível; b) a teoria da evolução: c) a teoria do organicismo em sociologia. Defendeu sua teoria geral conhecida como "organicismo": a sociedade é um organismo que possui suas células e seus órgãos, que cresce e se torna complexo, suas partes se integrando e se diferenciando (é a lei de sua evolução). Quanto ao evolucionismo, a lei mais geral, definindo a estrutura mesma da evolução, é a seguinte: "A evolução é um duplo movimento de integração e de diferenciação progressivas". Integração progressiva, ou seja, a evolução é, nesse processo, a passagem de uma forma menos coerente a uma forma mais coe-rente. Diferenciação progressiva, ou seja, a evolução é, nesse processo, a passagem do simples ao complexo, do indeterminado ao diferenciado. A evolução marcha para um "estado de equilíbrio dinâmico": tudo, na natureza, parece pro-curar um estado de equilíbrio ativo ou de adaptação. Assim, sua teoria da evolução consiste numa teoria da transformação do universo orientando-se de uma homogeneidade incoerente, para uma diferenciação sempre maior. Seus dois primeiros livros, Social Statics (1851), e Principles of Psychology (1855), causaram grande impacto. Em 1860, anunciou o System of Synthetic Philosophy (Sistema de Filosofia Sintética), sobre o qual publicou as seguintes obras: First Principles (1862), Principles of Biology, 2 vols. (1864, 1867), Principles of Sociology, 3 vols. (1876, 1882, 1896), Data of Ethics (1879), Principles of Ethics, 2 vols. (1892, 1893). Escreveu ainda, entre outros: Education (1861), The Man versus the State (1884), e Autobiography, publicado no ano seguinte ao de sua morte (1904).

Spengler, Oswald (1880-1936) Filósofo alemão (nascido em Blankenburg); foi um dos principais teóricos do \*historicismo, imprimindo-lhe um tom pessimista; Spengler opõe ao mito do progesso, criado e depois recusado pelo Ocidente, uma concepção cíclica da história, comparando cada cultura a um todo orgânico, segundo as leis do desenvolvimento biológico: crescimento, maturidade, decadência e morte. Dedicou-se especialmente ao estudo do destino e declínio do Ocidente, dando destaque ao papel político da Alemanha. Algumas de suas teses nacionalistas foram apropriadas pelos nazistas, durante o tempo que estiveram no poder na Alemanha. Obras principais: O declínio do Ocidente (1918-1922), Prussianismo e socialismo (1920). Ver otimismo/pessimismo.

Spinoza, Baruch Ver Espinosa, Baruch.

Stein, Edith (1891-1942) Filósofa judia (nascida em Breslau, Alemanha) e colaboradora de Heidegger em Freiburg, Edith Stein se con-

verteu ao catolicismo em 1922 e passou a lecionar em Munique. Em 1933, foi destituída, indo para a Holanda, onde se tornou carmelita. Em 1942, levada pela policia secreta nazista para Auschwitz, onde morreu numa câmara de gás. Todo o esforço do pensamento de Edith Stein esteve voltado para harmonizar o pensamento fenomenológico e o pensamento tomista. Sua síntese da \*fenomenologia e da \*escolástica visava conciliar razão e experiência, temporalidade e eternidade, existência e essência, finitude e infinitude. Obras principais: Contribuições à fundamentação filosófica da psicologia e das ciências do espírito (1922), Investigação sobre o Estado (1925), A fenomenologia de Musserl e a filosofia de santo Tomás de Aquino (1929), O "ethos "da missão das mulheres (1931). A partir de 1934, o pensamento de Edith Stein tornou-se predominantemente místico, marcado pelas "meditações" de são João da Cruz e de santa Teresa de Avila.

Steiner, Rudolf (1861-1925) Filósofo social e místico austríaco; depois de apreender, no decorrer de vários anos, os ensinamentos teosóficos de certas correntes ou sociedades espiritualísticas, ele criou a sua própria doutrina, a que deu o nome de \*antroposofia. Em várias obras que escreveu, expôs ele os princípios fundamentais de sua doutrina: Teosofia, introdução ao conhecimento do mundo supra-sensível; Pensa-mento humano; Pensamento cósmico; O esoterismo cristão; Os mistérios bíblicos

do Gênese; As bases espirituais da educação etc.

Stewart, Dugald (1753-1828) Filósofo escocês, professor na Universidade de Edimburgo, discípulo de Thomas \*Reid e um dos principais representantes da escola escocesa da filosofia do \*senso comum. Stewart discorda, entretanto, da própria noção de "senso comum" empregada por Reid para designar a capacidade da mente de conhecer diretamente os objetos do mundo externo. Para Stewart, não se trata apenas de "senso comum", que seria o mesmo que "bom senso", mas das leis fundamentais da crença humana, pressupostas em todo conhecimento. tais como a identidade e permanência do Eu, a existência autônoma e objetiva do mundo externo etc. Sua obra foi reunida e publicada por Sir William \*Hamilton, sob o título de Collected Works, 11 vols. (1854-1860).

Stirner, Max (1806-1856) Nome pelo qual é mais conhecido o pensador alemão Johann Kaspar Schmidt, que estudou filosofia e teologia em Berlim, tendo freqüentado os cursos de He-gel e vindo a fazer parte depois dos chamados "hegelianos de esquerda". Sua filosofia se desenvolve a partir do conceito de único (der Einzige), tomado em um sentido absoluto, como uma forma de individualismo radical, que é, para ele, fundamento de toda liberdade. Seu pensa-mento, considerado um individualismo anarquista, foi severamente criticado por Marx e Engels em A ideologia alemã. Obras principais: O único e sua propriedade (1845) e A história da reação (1852).

Strawson, Peter Frederick (1919-) Filósofo inglês, estudou na Universidade de Oxford. da qual tornou-se mais tarde professor. E uni dos principais representantes da filosofia da lingua-gem de tradição analítica. Critica a teoria das descrições de \*Russell, enfatizando a necessidade de se levar em conta o contexto de uso na determinação do significado das sentenças proferidas. Considera que a linguagem lógica é incapaz de representar a complexidade da linguagem natural. Procura desenvolver, em ter-mos analíticos, urna discussão de problemas metafísicos clássicos, adotando urna posição \* nominalista quanto à questão dos universais em sua obra Indivíduos: um ensaio de metafisica descritiva (1959). Desenvolveu unia interpretação da Crítica da razão pura de Kant em seu livro Os limites do sentido (1966), em que pro-cura aproximar alguns aspectos centrais da filosofia kantiana da filosofia analítica. Escreveu inúmeros artigos e ensaios reunidos em Ensaios lógico-lingüísticos (1971), bem como uma Introdução à teoria lógica (1952), e mais recen-temente Ceticismo e naturalismo: algumas variedades (1984).

Stuart Mill, John Ver Mill, John Stuart.

Suárez, Francisco (1548-1667) O jesuíta, teólogo e filósofo escolástico espanhol (nascido em Granada) Francisco Suárez foi professor de teologia e de direito nas universidades espanholas. Defendia Francisco Suárez a idéia segundo a qual a vida em sociedade organizada é a condição do desabrochamento completo do potencial moral dos homens. Em De legibus e em Defensio fadei, proclama que o Estado é um

organismo moral regido por um consenso ou acordo entre suas partes. A autoridade do governo é seu poder legislativo, mas ela se origina do consenso do conjunto. Os reis nada mais são do que "ministros da República". Toda vida social exige o Estado. Os povos são livres para delegar o poder e para decidir sobre a constituição. O direito constitucional é o mais importante. O fim da instituição política é "a felicidade da comunidade". É injusta toda autoridade que governa contra o bem comum. Assim, o poder monárquico deve estar condicionado a três limites: a) à felicidade da comunidade: b) às leis da Igreja e aos imperativos da autoridade religiosa; c) ao direito internacional (fundado no jus gentium) necessário à organização pacífica da humanidade. Escreveu também Disputationes metaphysicae, 2 vols. (1597), De virtute et statu religionis, 4 vols. (1608-1625), De divina gratia, póstuma (1620).

**subjetividade** Característica do sujeito; aquilo que é pessoal, individual, que pertence ao sujeito e apenas a ele, sendo portanto, em última análise, inacessível a outrem e incomunicável. Interioridade. Vida interior. A filosofia chama de "subjetivas" as qualidades segundas (o quente, o frio, as cores), pois não constituem propriedades dos objetos, mas "afetações" dos sujeitos que as percebem. Nenhum objeto é quente ou frio, mas cada um possui apenas uma certa temperatura. Toda impressão é subjetiva. Por isso. Kant chama de subjetivos o espaço e o tempo, porque não são propriedades dos objetos. não nos são dados pela experiência, mas pertencem ao sujeito cognoscente: são "formas a priori da sensibilidade". Assim, a subjetividade caracteriza a teoria do conhecimento de Kant.

Subjetivismo Tendência a considerar todas as coisas segundo um ponto de vista subjetivo e pessoal. Concepção filosófica que privilegia o sujeito, na relação de conhecimento em particular e na experiência em geral. em detrimento do objeto. O subjetivismo é uma forma de \*idealismo e considera a realidade como reduzindo-se ao sujeito pensante e suas idéias e representações, ou a fenômenos sem nenhuma realidade substancial, sendo impossível à consciência alcançar a objetividade. Oposto a objetivismo. Ver fenomenismo; substancialismo.

**Subjetivo** (lat. subjectivus) Que se refere ao sujeito do conhecimento, à \*consciência, à interioridade. Relativo ao indivíduo, à experiência individual. Ex.: ponto de vista subjetivo. Ver subjetividade.

**Sublime** (lat. sublimis) Alto ou elevado na escala de valores morais, estéticos ou intelectuais, suscetível de elevar o espírito e de trans-portá-lo para fora de si. Distinto do \*belo, pois não diz respeito à forma ou ao objeto enquanto limitado, o sublime é aquilo que nos afeta exatamente porque podemos percebê-lo como ilimitado, ultrapassando toda medida dos sentidos.

**substância** (lat. substantia) 1. Aquilo que é em si mesmo, a \*realidade de algo como suporte dos \*atributos, \*qualidades, \*acidentes. Segundo Descartes, "Porque dentre as coisas criadas algumas são de tal natureza que não podem existir sem outras, nós as distinguimos daquelas que só têm necessidade do concurso ordinário de Deus, denominando estas de substâncias e aquelas de qualidades ou atributos dessas substâncias" (Princípios da filosofia 1, 51). Para alguns filósofos como Espinosa, só Deus propriamente é uma substância, "Por substância, entendo aquilo que é em si e que é concebido por si, isto é, aquilo cujo conceito não necessita do conceito de outra coisa a partir do qual deve ser formado" (Ética, I). Ver essência; forma.

- 2. Para Aristóteles, a substância é a \*categoria mais fundamental, sem a qual as outras não podem existir. P.ex., só pode existir a cor branca se existir uma coisa que seja branca. "E apenas a substância que é absolutamente primeira, tanto logicamente no plano do conhecimento, quanto temporalmente. Com efeito, por um lado, nenhuma das outras categorias existe separadamente, apenas a substância. Por outro lado, ela é também a primeira logicamente, pois na definição de cada ser está necessariamente contida a de sua substância" (Metafísica, Z, 1).
- 3. Aristóteles e os \*escolásticos distinguem a substância primeira (ousia proté) da substância segunda (ousia deutera). A substância primeira é o \*sujeito do qual se afirma ou nega algum \*predicado e que não é, ele mesmo, como tal, predicado de nada. A substância segunda é uma abstração, o tipo geral, aquilo que caracteriza uma classe de objetos, p. ex., homem, ca-valo, pedra. Ver universal.

**substaneialismo** Doutrina que afirma a existência de uma substância ou realidade autônoma composta de substâncias, independente de nossa percepção ou conhecimento. Oposto a fenomenismo. Ver realismo; objetivismo.

Substrato (lat. substratum) Aquilo que está por baixo de algo, que subjaz a algo. Termo de origem \*escolástica designando, em um sentido metafísico, a \*substância, como suporte dos \*acidentes ou \*atributos de algo.

SUJeito (lat. subjectus) 1. Em um sentido lógico-lingüístico, o sujeito de uma proposição representa aquilo de que se fala, a que se atribui um \*predicado ou \*propriedade. Ex.: Na proposição "Sócrates foi o mestre de Platão", "Só-crates" é o sujeito, "mestre de Platão", o predi-cado.

- 2. Na metafísica clássica, sobretudo em Aristóteles, sujeito é sinônimo da \*substância, do ser real como suporte de atributos: "O sujeito é, portanto, aquilo de que tudo o mais se afirma, e que não é ele próprio afirmado de nada" (Meta-física).
- 3. Em teoria do conhecimento, principalmente a partir de Descartes e do pensamento moderno, o sujeito é o \*espírito, a \*mente, a \*cons-ciência, aquilo que conhece, opondo-se ao \*objeto, como aquilo que é conhecido. Sujeito e objeto definem-se, portanto, mutuamente, como pólos opostos da relação de conhecimento.
  - 4. Sujeito transcendental. Opõe-se a sujeito epistêmico e a sujeito psicológico. Ver transcendental; epistêmico, sujeito.
- 5. Filosofia do sujeito ou da consciência: Na filosofia moderna, é a tradição racionalista que atribui ao sujeito um papel central como funda-mento do conhecimento.

0 sujeito psicológico ou individual, quer dizer, cada "eu" na medida em que tem \*cons-ciência de uma unidade, apesar da diversidade de seus pensamentos e percepções, não é o foco de interesse da filosofia. Só lhe interessa o sujeito universal ou epistêmico, o sujeito do conhecimento, vale dizer, para o \*racionalismo, o conjunto de propriedades da \* razão, universais e idênticas em todo \*indivíduo. \*Descartes o considera uma \*substância que pensa, que duvida, que existe. \*Kant o denomina "sujeito transcendental"; não é uma substância, nem uma consciência psicológica individual, mas uma função do espírito, fazendo com que todas as nossas representações (idéias, sentimentos, ima-gens), que são distintas de um indivíduo a outro, acompanhem-se sempre de um "eu penso" consciente de si, idêntico em toda consciência, e dotado da mesma estrutura composta das for-mas puras da \*sensibilidade (espaço e tempo) e do \*entendimento (as categorias). Ver cogito.

Suma teológica (Summa Theologica) Obra fundamental de santo Tomás de Aquino e principal tratado filosófico-teológico da Idade Média (composto entre 1267 e 1274, permanecendo inacabado), toda ela centrada no problema das relações entre a \*razão e a \*fé cristã. Utilizando o quadro conceitual aristotélico, defende a autonomia e os poderes da razão no que diz respeito ao domínio da experiência e das demonstrações. Tornaram-se famosas as cinco vias, as provas racionais da existência de \*Deus: 1) primeiro motor imóvel do universo em movimento; 2) causa eficiente deste universo; 3) ser necessário por oposição à contingência do mundo; 4) ser absoluto relativamente às coisas que apresentam apenas graus de perfeição; 5) ordenador e fim supremo do universo. Ao conferir sentido e finalidade ao universo. Deus é o Soberano Bem que orienta a atividade das criaturas, no contexto de uma natureza harmoniosa, conferindo ao homem uma inteligência que lhe permite chegar a um conhecimento explicito do bem e dos valores morais. Ver escolástica.

Superestrutura Segundo a filosofia marxista, sempre em um dado momento histórico as formas ou modos de produção determinam as relações de produção que formam a base (ou \*estrutura) econômica de toda sociedade. Essa estrutura econômica por sua vez gera novas estruturas que se sobrepõem a ela, constituindo a superestrutura. Para Marx e Engels, a política, o direito, a religião, a arte, a educação e a cultura de moda geral são fenômenos de superestrutura, determinados em última análise pela estrutura econômica. É através dessa determinação que a própria consciência individual do homem na condição ser social é formada. Essa relação entre estrutura e superestrutura não deve ser vista de forma determinística mecânica, mas como uma interação dinâmica, já que a superestrutura pode gerar alterações na estrutura que, por sua vez, levam a modificações na superestrutura, e assim por diante. Ver infra-estrutura.

**SUPER-homem** (al. Ubermensch) Segundo Nietzsche, o homem superior, "indivíduo sobe-rano, indivíduo que não se parece senão consigo mesmo, indivíduo livre da moral dos costumes

que possui em si mesmo ... a verdadeira consciência da liberdade e da potência, enfim o sentimento de ter chegado à perfeição do homem (Genealogia da moral). O super-homem é, assim, o indivíduo autêntico, que cria seus próprios valores, "afirmativos da vida", que não é condicionado pelos hábitos e valores sociais de uma época, porque "o homem existe apenas para ser superado" (Assim falou Zaratustra). Ele evoca o passo à frente que a humanidade deve empreender a partir do momento em que ela se desembaraçar da idéia de Deus. Porque a crença em Deus, segundo Nietzsche, aprisionava a humanidade em falsos valores e limitava seu poder de conhecimento trazendo uma resposta apaziguadora às suas ignorâncias.

Swedenborg, Emmanuel (1688-1772) O cientista, filósofo e místico sueco (nascido em Estocolmo) Emmanuel Swedenborg inventou máquinas, fez pesquisas científicas, publicou livros sobre questões científicas. Por volta de 1743, começou a ter visões e largou tudo, passando a dedicar-se à pesquisa psíquica e espiritual e à interpretação da Bíblia. Escreveu várias obras místicas, das quais a mais famosa intitula-se Arcana coelestia (1749-1756). Embora ele próprio jamais tivesse tentado pregar ou criar uma nova seita, seus seguidores, os swedenborgistas, formam atualmente uma entidade eclesiástica, denominada Igreja de Nova Jerusalém, com grande número de adeptos nos Estados Unidos e Inglaterra.

tabula rasa Expressão latina tornada célebre por Locke e Leibniz a propósito do debate em torno do inato e do adquirido. Para Locke, o espírito humano é, desde seu nascimento, como uma tabula rasa, adquirindo todos os seus conhecimentos pela experiência. Leibniz, ao contrário, acredita que há no espírito humano certos elementos inatos (como a idéia de causa, de comparação, de número etc.) e que não podem ser retirados da experiência. Ver adquirido/inato.

Tales de Mileto (640-c.548 a.C.) No dizer de Diógenes Laércio, Tales, chamado de Mileto, mas de origem fenicia, foi "o primeiro a receber o nome de sábio". Legislador de Mileto, geômetra, matemático e físico, Tales é considerado o "pai da filosofia grega". No dizer de Aristóteles, ele foi "o fundador" da filosofia concebendo como princípios das coisas aqueles que procedem "da natureza da matéria". Foi o primeiro pensador a indagar por que as coisas são e pelo princípio de suas mudanças. E descobre na água o princípio de composição de todas as coisas. As coisas nada mais são do que alterações, condensações ou dilatações da água (ou do úmido). Eis o princípio de todas as coisas e de vitalidade de todos os viventes. Não deixou nada escrito. Tornou-se conhecido através de Diógenes Laércio, Heródoto e Aristóteles.

Tarski, Alfred (1901-1983) Matemático e lógico de origem polonesa (nascido em Varsóvia); professor na Universidade de Varsóvia de 1926 a 1939, radicou-se depois nos Estados Unidos onde foi professor na Universidade da Califórnia, em Berkeley (1942). Tarski notabilizou-se por sua contribuição a questões de fun-

damentos da matemática e de lógica, sendo particularmente importantes seus trabalhos em semântica formal e sua formulação do conceito de verdade para as linguagens formais. Obras principais: O conceito de verdade nas lingua-gens formais (1935), Introdução à lógica matemática (1936), Lógica, semântica e metamatemática (1956).

tautologia (gr. tautologia) 1. Proposição na qual o predicado simplesmente repete aquilo que já está contido no sujeito: "todo solteiro é não-casado". Nesse sentido, todos os juízos analíticos são tautológicos.

2. Em lógica, função sentencial que é sempre verdadeira, independente dos valores que atribuímos às suas variáveis. Verdade lógica. Ex.: "p > p", isto é, "toda sentença implica a si mesma".

**técnica** (do lat. technicus, do gr. technikós) 1. Conjunto de regras práticas ou procedimentos adotados em um oficio de modo a se obter os resultados visados. Habilidade prática. Recursos utilizados no desempenho de uma atividade prática. Ex.: a técnica de pesca com anzol, a técnica da preparação do solo para o plantio.

2. Em um sentido derivado sobretudo da ciência moderna, aplicação prática do conheci-mento científico teórico a um campo específico da atividade humana. Ciência aplicada. Ex.: o desenvolvimento da física, sobretudo da mecânica, no periodo moderno, possibilita como aplicação desse conhecimento a técnica da construção da máquina a vapor e de uma série de outros mecanismos, motores etc. Na concepção clássica, na Grécia antiga, entretanto, não havia interação entre ciência e técnica. A ciência como teoria era considerada um conhecimento puro. contemplativo, da natureza do real, de sua essência, sem fins práticos. A técnica por sua vez era um conhecimento prático, aplicado, visando apenas a um objetivo especifico, sem relação com a teoria.

Teilhard de Chardin, Pierre (1881-1955) A obra do jesuíta francês (nascido em Sarcenat) Teilhard de Chardin, famoso geólogo e paleontólogo (participou de várias expedições ao Ex-tremo Oriente), embora não constitua uma filosofia das ciências, apresenta uma visão metafísico-teológica do mundo bastante original e polêmica. Suscitou muitos debates e só foi publicada postumamente (devido à censura da Igreja). A visão teilhardiana do mundo consiste, essencialmente, em reconhecer que. no real, existem duas correntes opostas: de um lado, a matéria se dissipa e se perde: do outro, ela se constrói em vida e em consciência na complexidade. A partir daí. a evolução esboça uma reviravolta anunciando uma socialização do homem. a biosfera se desabrochando em noosfera. vale dizer, em consciência humana universal total: e essa noosfera evoluindo para o ponto ômega onde ela se divinizará no Cristo Cósmico. Trata-sc. essa visão do mundo, de uma concepção bastante pessoal que se faz Teilhard de Chardin da curva da evolução biológica. que ele prolonga numa evolução cósmica. Em todo caso. sua tentativa de responder à angústia humana pela síntese dos cultos do progresso e do homem com o cristianismo suscitou bastante as reflexões filosófica e teológica. Obras principais: Le phénomène humain (1955), La vision du passé (1957), Le milieu divin (1957), L'avenir de l'homme (1960), L 'activité de l'énergie (1963), La place de l'homme dans la nature (1964), Le groupe zoologique humain (1964).

teísmo (do gr. theos. deus) Doutrina que afirma a existência de um \*Deus único, onipotente, onipresente e onisciente, criador do universo, tal como na tradição judaico-cristã. Ver deísmo: panteísmo.

teleologia (do gr. telas: fim, finalidade, e logos: teoria, ciência) Termo empregado por Christian Wolff para designar a ciência que estuda os fins, a finalidade das coisas, constituindo, assim. seu sentido, em oposição à consideração de suas causas ou de sua origem. Concepção segundo a qual certos fenômenos ou certos tipos de comportamento não podem ser entendidos por apelo simplesmente a causas anteriores, mas são determinados pelos fins ou propósitos a que se destinam.

teleológico 1.Que se caracteriza por sua relação com a finalidade, que deriva seu sentido dos fins que o definem.

2. Kant denomina, na Crítica do juízo. de prova teleológica ou físico-teleológica, a prova da existência de Deus pelas causas finais. Segundo essa prova, a existência do próprio uni-verso teria um propósito que só poderia lhe ser dado por Deus, como seu criador.

**teleonomia** (do gr. telos: fim, e nomos: lei) Concepção segundo a qual a finalidade ou pro-pósito de algo pode ser explicado através de leis causais naturais, sem nenhuma referência a ele-mentos metafísicos ou religiosos.

Telesio, Bernardino (1509-1588) Funda-dor da primeira sociedade de ciências naturais (denominada "Academia Telesiana"). cuja regra principal de pesquisa devia apoiar-se na experiência dos sentidos. Telesio (nascido em Cosenza, Itália), em nome do platonismo e do estoicismo, opôs-se ao aristotelismo e defendeu uma filosofia naturalista fundada num certo "empirismo" suscetível de fornecer os instrumentos de conhecimento e de dominação das forças da natureza. Em sua obra principal, De natura rerum (1565), tenta descobrir as causas naturais dos fenômenos. Para ele. um combate se trava no mundo entre o elemento seco e quente e o elemento úmido c frio. Tudo é co-mandado pelas forças do calor e do frio, da expansão e da contração, vale dizer. do movi-mento e do repouso. A força quente depende do Sol, a fria, da Terra. Da vitória do elemento solar sobre o elemento telúrico da Terra nasce a luz. Ao venerar a luz, Telesio já anuncia as "Luzes", o "Esclarecimento" (a Aufklárung).

tempo (lat. tempus) I. Em um sentido genérico, período delimitado por um evento considerado anterior e outro considerado posterior: época histórica: movimento constante e irreversível através do qual o presente se torna passado, e o futuro, presente. Medida da mudança ou a pró-pria mudança como observada, ex.: o movimento da Terra em torno do Sol que marca um ano. o ciclo lunar que marca um mês etc.

- 2. Uma das categorias mais fundamentais do pensamento filosófico, o tempo, juntamente com o \*espaço, á considerado um dos elementos constitutivos do real e de nossa forma de experimentá-lo. Segundo \*Aristóteles, o tempo é uma das dez \*categorias e se caracteriza como "um todo e uma quantidade contínua" (Categorias, 6). Para \*Kant. o tempo é uma das formas puras da sensibilidade, sendo portanto dado a priori, e constituindo uma das condições de possibilidade de nossa experiência do real: "o tempo não é outra coisa que a forma do sentido interno, isto é, da intuição de nós mesmos e de nosso estado interior" (C<sup>r</sup>itica da razão pura).
- 3. Na \*física e na \*cosmologia, a principal oposição que temos é entre teorias que consideram o tempo (e o espaço) como absoluto ou como relativo. Para Newton, p. ex., o tempo é absoluto, independente dos eventos que ocorrem nele, constituindo uma ordem homogênea de natureza matemática. Para Leibniz. ao contrário, o tempo é relativo, só podendo ser determinado através de eventos que se relacionam de forma sucessiva.
- 4. \*Bergson estabelece uma distinção funda-mental entre tempo. uma realidade abstrata, homogênea, divisível em instantes e que faz parte da vida social c do pensamento científico, sendo que na verdade não é real, e a \*duração (durée). dado imediato da consciência, apreendido pela consciência subjetiva e que dá sentido à nossa experiência.

temporal (lat. temporalis) Relativo ao tem-po. situado no tempo, de duração limitada. Relativo à vida concreta, social, em seu sentido de terrestre e passageira, ex.: o poder temporal dos reis cm oposição ao poder espiritual da Igreja.

temporalidade (do lat. medieval temporalitas) Na \*fenomenologia existencial, em \*Heidegger, e sobretudo por influência deste em \*Sartre e em \*Merleau-Ponty, trata-se de uma das categorias mais essenciais do \*Dasein (o ser-aí), na medida em que a própria autoconsciência só se dá através da experiência interna do tempo. Segundo lleidegger, "o futuro não é posterior ao passado e este não á anterior ao presente. A temporalidade se temporaliza como futuro-que-vai-ao-passado-vindo-ao-presente". Ver tempo.

**teodicéia** 1. Termo derivado do título dado por Leibniz à sua obra (Ensaio de teodicéia, 1710) de justificação da existência de \*Deus, a partir da discussão do problema da existência do \*mal e de sua relação com a bondade de Deus.

2. Por extensão, a partir do séc.XIX, a parte da filosofia que se ocupa da natureza de Deus e das provas de sua existência.

Teofrasto (c.372-287 a.C.) Filósofo grego (nascido na ilha de Lesbos) peripatético: foi discípulo de Aristóteles e o sucedeu ria direção do \*Liceu. Distingiu-se em botânica: escreveu uma História das plantas, uma Botánica teórica, Opiniões dos físicos, de que restam apenas fragmentos, e uma obra intitulada Caracteres, na qua] se inspirou o escritor francês La Bruyère para escrever o seu famosíssimo livro Les caracteres ou moeurs de ce siècle (1688). Escreveu também um pequeno tratado de metafísica em que retoma as teses aristotélicas.

**teologia** (do gr. theos: deus, e logos: discurso. ciência) 1. A teologia, estudo ou ciência de Deus, investiga tudo o que diz respeito a Deus e à fá. Por isso, também se interessa pelo papel dos homens na história e pela moral. Distingue-se essencialmente cm teologia revelada, apoiando-se naquilo que considera ser a palavra mesma de Deus, isto é, nos textos da Bíblia, e em teologia natural, apoiando-se na experiência e razão humanas.

- 2. Teologia natural ou racional é a ciência do ser divino ou do ser perfeito, a parte da \*metafísica que trata da existência de Deus e de seus atributos, com base exclusivamente na razão humana.
- 3. Teologia dogmática ou revelada é. na tradição cristã, a exposição sistemática e argumentada dos dogmas da fé e das verdades reveladas, com base nos textos sagrados. Ver escolástica; patrística.

4. Teologia negativa, doutrina segundo a qual não podemos ter um conhecimento direto de Deus e de seus atributos, dados os limites da razão humana, porém podemos conhecê-lo através de seus efeitos na criação.

teorema (do lat. tardio e do gr. theorema) Em uma teoria axiomática (geometria, aritmética. lógica etc.) em geral. uma proposição que pode ser demonstrada tomando-se como base os axiomas, ou seja, que resulta de uma dedução válida cujas premissas são os axiomas da teoria. Uma vez demonstrado o teorema. este pode servir para a demonstração de novos teoremas. Ex.: teorema de Pitágoras (em um triângulo retângulo, o quadrado da hipotenusa é igual à soma dos quadrados dos catetos).

teoria (fr. théorie, do lat. e do gr. theoria) 1. Na acepção clássica da filosofia grega, conheci-mento especulativo, abstrato, puro, que se afasta do mundo da experiência concreta, sensível. Saber puro. sem preocupação \*prática.

2. \*Modelo explicativo de um fenômeno ou conjunto de fenômenos que pretende estabelecer a verdade sobre esses fenômenos. determinar sua natureza. Conjunto de hipóteses sistematicamente organizadas que pretende, através de sua verificação, confirmação, ou correção, explicar uma realidade determinada. Ex.: a teoria da relatividade de Einstein. Ver ciência; explicação; método.

teórico/teorético (do lat. tardio theoricus, do gr. theorikós; do lat. tardio theoreticus, do gr. theoretikós) 1. Relativo à \*teoria, restrito ao campo da teoria, sem preocupação ou aplicação \*prática, empírica. O saber teórico é o saber puro, desinteressado, sem a preocupação de uma aplicação prática ou imediata. Ver especulativo.

2. Aristóteles classifica as ciências por referência às diferentes atividades humanas. Assim, à ação (praxis) ou à fabricação (poiesis), ele opõe a contemplação (theoria). Por isso, a vida do filósofo é julgada superior à dos que se ocupam dos negócios da cidade. Quanto às ciências, dividem-se em práticas (economia, política e moral: ação sobre os agentes), poéticas (intervenção organizada do homem sobre a natureza) e teoréticas (conhecimento não implicando transformação dos objetos, limitando-se à contemplação das idéias ou à reflexão ético-política).

teosofia (do gr. theosophia) Termo que se aplica a diferentes doutrinas de caráter místico e iniciático, sentido esotérico e inspiração oriental (hinduísmo, religiões do Egito antigo, orfismo etc.) A teosofia pretende. entretanto, combinar uma explicação racional do universo e do sentido da vida com um sentimento místico de união com o divino e uma inspiração ou iluminação de caráter privilegiado. dando ao iniciado

poderes extraordinários e uma sabedoria superior. Dentre essas várias doutrinas, destacam-se a de Paracelso (e.1493-1541); a de Jakob Boehme (1575-1624) e a de Emanuel Swedenborg (1688-1772). Mais contemporaneamente, temos a Sociedade Teosófica, fundada em 1875, sendo seus mais conhecidos representantes a teosofista e viajante russa Elena Petrovna Blavatsky, geralmente denominada Madame Blavatsky (1831-1891), autora da obra A doutrina secreta (1888), e Rudolf Steiner (1881-1925), autor de uma Teosofia (1904), e que depois tornou-se dissidente, fundando sua própria Sociedade Antroposófica (1912).

terceiro excluído, princípio ou lei do Um dos princípios fundamentais da \*lógica, segundo o qual se uma proposição é verdadeira sua negação é necessariamente falsa; se é falsa, sua negação é necessariamente verdadeira, ficando, portanto, excluída uma "terceira possibilidade".

terceiro homem, argumento do Argumento utilizado por Aristóteles para criticar a teoria platônica das idéias. Entre todos os ho-mens, diz ele, há algo de comum: a idéia de homem. Por detrás de cada homem, há a idéia de homem; por detrás de Pedro, há o homem em si (o que faz dois homens); mas entre o homem em si e Pedro. também há algo de comum, um terceiro homem, que é a idéia comum a Pedro e ao homem em si. Ora, entre esse terceiro homem e. do outro lado. Pedro e o homem cm si, há algo de comum (um quarto homem); e assim, ao infinito.

**tese** (do lat. e do gr. thesis) L Em um sentido genérico, proposição que se defende como verdadeira, que se sustenta contra um adversário. Ex.: as teses que Lutero afixou na porta da igreja de Wittenberg em 1517; as teses de Marx sobre Feuerbach (1845). Daí o sentido de um trabalho ou monografia apresentado em uma universidade para obtenção de um título acadêmico.

2. Primeira asserção de uma antinomia, à qual se opõe uma antítese. p. ex., as antinomias da razão pura na "Dialética transcendental" (Kant, Crítica da razão pura), sendo a primeira tese: "o mundo tem um começo no tempo e é também limitado no espaço", e a antítese correspondente: "o mundo não tem começo no tempo nem limite no espaço, mas é infinito tanto no espaço quanto no tempo". 3. Na \*dialética, a tese é o primeiro momento positivo, ao qual se contrapõe uma antítese, gerando um conflito a ser resolvido em uma \*síntese.

Thuillier, Pierre (1932-) Filósofo francês contemporâneo, tem se destacado por seus trabalhos cm epistemologia e história das ciências, geralmente publicados na revista La Recherche da qual foi o fundador. Suas investigações dizem respeito às relações da ciência com a cultura e a sociedade. Segundo sua visão, "a ciência", intervindo em tudo, mediante "a técnica", encontra-se presente não somente no temporal, mas tornou-se também instância privilegiada no do-mínio do espiritual. Obras principais: Sócrates funcionário (1969), O pequeno sábio ilustrado (1980), Os biólogos vão tomar o poder? (1981). A aventura industrial e seus mitos (1982), De Arquimedes a Einstein (1988, publicado no Bra-sil por Jorge Zahar Editor, 1994).

**Timeu** Filósofo grego (nascido na Lócrida) que viveu no séc.V a.C.; pitagórico, Platão deu o nome de Timeu a um de seus diálogos no qual apresenta uma teoria do universo e que contém, casualmente, a história da lendária Atlântida.

Tocqueville, Charles Alexis Clérel de (1805-1859) Pensador político e historiador francês. Encarregado de elaborar uma pesquisa sobre o sistema penitenciário americano, publicou os resultados em Da democracia na América (1840), obra em que faz uma análise profética da cultura e do sistema político americanos. Preocupado com a igualdade entre os homens, admite que a democracia corre o risco de trans-formar-se na tirania de uma maioria medíocre; daí a necessidade de

dois fatores fundamentais para garantir a liberdade real: a liberdade de imprensa e a independência do judiciário.

tomada de consciência Ato pelo qual a consciência intelectual do sujeito se apodera de um dado da experiência ou de seu próprio con-teúdo. Num sentido mais moral e político, consiste no ato pelo qual o indivíduo se dá conta ou compreende sua situação real e concreta, estando em condições de tirar dela as conseqüências e assumi-las. Fala-se mesmo de uma "tomada de consciência" coletiva.

Tomás de Aquino, sto. Ver Aquino, sto. Tomás.

Tomás Morus Ver Morus, Tomás.

tomismo Sistema filosófio de sto. Tomás de \*Aquino e de seus seguidores, sobretudo sua proposta de conciliar os dogmas do cristianismo com a filosofia de Aristóteles. O tomismo foi uma das mais importantes correntes do pensa-mento \*escolástico do final do período medie-val. Embora inicialmente condenado (1277). teve inúmeros seguidores, sobretudo na Ordem dos Dominicanos a que pertencia sto. Tomás de Aquino, sendo de grande importância no com-bate ao protestantismo durante a Contra-reforma (século XVI). Ver neotomismo.

**tópica** Na psicanálise freudiana, o termo "tó-pica" designa a articulação do aparelho psíquico em vários sistemas dotados de funções distintas e considerados como "lugares psíquicos" possuindo uma figuração especial. A primeira tópica distingue: inconsciente, pré-consciente e consciente; a segunda, id. ego e superego.

**Tópica** (do gr. topos, lugar) A Tópica ou Tratado dos tópicos é um dos tratados que compõem o \*Organon, a lógica aristotélica. Os oito livros do Tratado dos tópicos têm como tema a \*dialética, considerada como as regras silogísticas que se aplicam a proposições prováveis, como as da opinião comum (endoxa), en-quanto a analítica trataria de proposições determinadamente verdadeiras ou falsas, que constituem o silogismo demonstrativo encontrado nas teorias científicas.

totalidade 1. Em um sentido genérico, o con-junto de elementos que formam um todo, uma unidade.

2. Segundo Aristóteles, "uma totalidade é: 1) aquilo de que nenhuma das partes naturalmente constituintes está ausente; e 2) aquilo que contém de tal forma o que contém que forma uma unidade" (Metafisica, V. 26). Na filosofia kantiana, uma das doze \*categorias do entendimento e uma das categorias da quantidade, realizando a síntese da unidade e da pluralidade e tornando possíveis os juízos singulares; "a totalidade não é outra coisa senão a pluralidade considerada como unidade" (Cri-tica da razão pura).

**totalitário** Relativo à totalidade, que engloba todas as coisas. Diz respeito à pretensão de certas doutrinas de explicarem a totalidade do real. Em um sentido político, refere-se à submissão da vida dos cidadãos à autoridade absoluta do Estado; ex.: regime totalitário.

trabalho (lat. vulgar tripalium: instrumento de tortura de três paus) 1. Em um sentido genérico, atividade através da qua] o homem modifica o mundo, a natureza, de forma consciente e voluntária, para satisfazer suas necessidades básicas (alimentação, habitação, vestimenta etc.). E através do trabalho que o homem "põe em movimento as forças de que seu corpo é dotado ... a fi m de assimilar a matéria, dando-lhe uma forma útil à vida" (Marx, O capital).

- 2. A partir das teorias econômicas do séc. XVIII, principalmente com Adam Smith (1723-1790), o trabalho torna-se a noção central da economia política, em substituição à concepção clássica de que a riqueza de uma nação consistia no ouro que esta possuía. Assim, na concepção de Marx, o trabalho "é a condição indispensável da existência do homem. uma necessidade eterna, o mediador da circulação material entre o homem e a natureza" (O capital). Ver praxis; reificação.
- 3. Na linguagem bíblica, a idéia de trabalho está ligada à de sofrimento e de punição: "Ganharás o teu pão com o suor do teu rosto" (livro do Gênese). Assim, é por um esforço doloroso que o homem sobrevive na natureza. Enquanto os gregos consideravam o trabalho como a ex-pressão da miséria do homem, os latinos opunham o otium (lazer, atividade intelectual) ao vil negotium (trabalho, negócio). Por sua vez, en-quanto para os filósofos modernos o trabalho que nos torna "mestres e possuidores da natureza" (Descartes) foi percebido como o remédio à alienação primeira do homem, na dialética do senhor e do escravo Hegel declara que é por seu trabalho que o escravo encontra sua liberdade e se torna o verdadeiro mestre.
- 4. A divisão do trabalho, ou seja, a repartição ou separação das tarefas necessárias à sobrevivência de um grupo entre os diversos membros desse grupo, embora já tenha existido nas sociedades pré-industriais, desenvolve-se consideravelmente com o surgimento da sociedade indus-
- trial. Adam Smith foi o primeiro a elaborar uma teoria sobre a repartição dos trabalhadores num espaço dado. Karl Marx deu um alcance filosófico a essa expressão, fazendo dela o fundamento lógico de todas as contradições econômicas do sistema capitalista. A divisão do trabalho atinge seu grau máximo com a taylorização, isto é, com a repartição altamente racional do "trabalho em cadeia", tentando englobar todos os fatores necessários a uma produtividade ótima.
- 5. Conceitos: "O trabalho não produz apenas mercadorias, ele se produz a si mesmo e produz o operário como mercadoria, e isto na medida em que produz mercadorias em geral" (Marx). "O trabalho positivo, isto é, nossa ação real e útil sobre o mundo exterior, constitui necessariamente a fonte inicial de toda riqueza mate-rial" (Comte).

Tractatus logieo philosophicus Principal obra da chamada "1° fase" do pensamento de \*Wittgenstein, publicada em 1921, trata-se na verdade da única obra que publicou em vida. Marcada pela influência de suas discussões com \*Frege e \*Russell acerca da natureza da \*lógica e do \*significado, pretende "curar" a filosofia de seus "males de linguagem". Partindo da existência de uma correspondência entre a estrutura lógica do mundo e a estrutura formal da linguagem, redefine a atividade filosófica como a vontade de desembaraçar o pensamento das armadilhas que lhe armam a linguagem. Exerceu grande influência no \*Círculo de Viena e no desenvolvimento da filosofia da linguagem na década de 30. Sustenta que a filosofia não tem como objetivo acrescentar proposições filosóficas às proposições científicas, mas elaborar a lógica de nossa linguagem a fim de

que sejam eliminadas as proposições desprovidas de sentido.

tradição (lat. traditio) Continuidade, permanência de uma doutrina, visão de mundo, ou conjunto de costumes e valores de uma sociedade, grupo social ou escola de pensamento, que se mantêm vivos pela transmissão sucessiva através de seus membros (ex.: a tradição meta-física ocidental). A filosofia \*hermenêutica de H.-G. Gadamer procura recuperar um sentido positivo para a tradição, contra as críticas habituais a seu caráter conservador feitas sobretudo pelo \*Iluminismo e pelo racionalismo crítico. Para Gadamer, a tradição se mantém por ser cultivada, aceita e justificada, e portanto continua a ter sentido, não sendo necessariamente transmitida de forma dogmática e nem sempre servindo aos interesses dos dominantes. No fun-do, segundo essa visão, seria tão legítimo aceitar a tradição justificadamente quanto questioná-la. Além disso, a tradição seria a garantia da cons-ciência histórica de uma cultura. Ver modernidade: revolução.

tradicionalismo Atitude conservadora de apego à \*tradição, à doutrina ou aos costumes e idéias aceitos pela sociedade, grupo social, ou escola de pensamento, resistindo às críticas e inovações. Ver modernismo.

transcendência/transcendente (do lat. transcendere: ultrapassar, superar) I. A noção de transcendência opõe-se à de imanência, de-signando algo que pertence a outra natureza, que é exterior, que é de ordem superior. Nas concepções teístas, p. ex., Deus é transcendente em relação ao mundo criado. Ver teísmo.

2. Que está além do conhecimento, além da possibilidade da experiência, que é exterior ao mundo da experiência.

**transcendental** (do lat. medieval transcendentalis) 1. Na \*escolástica, termo utilizado para designar \*categorias mais gerais que transcenderiam as categorias aristotélicas. Os transcendentais seriam assim o ser, o verdadeiro, o bem e o belo, caracterizando tudo aquilo que é, sendo no fundo aspectos da mesma coisa, o \*Ser.

2. Na filosofia kantiana, também caracteriza-da como filosofia transcendental, trata-se do ponto de vista que considera as condições de possibilidade de todo conhecimento. Nesse sen-tido, não deve ser confundido com o termo "transcendente". "Chamo transcendental todo conhecimento que, em geral, se ocupa menos dos objetos do que de nossos conceitos a priori dos objetos. Um sistema de conceitos desse tipo seria denominado filosofia transcendental ... Não devemos denominar transcendental todo conhecimento a priori, mas apenas aquele pelo qual sabemos que e como certas representações (intuições e conceitos) são aplicadas ou possíveis simplesmente a priori ("transcendental" quer dizer possibilidade ou uso a priori do conhecimento)" (Kant, Crítica da razão pura).

transcendentalismo 1. Concepção filosófica, especialmente de \*Kant, que considera como central o ponto de vista \*transcendental, ou seja, a questão da necessidade do exame das condições de possibilidade da experiência, já que o mundo da experiência dependeria essencialmente da estrutura da consciência humana.

2. Concepção filosófica que valoriza a supe-ração do mundo da experiência e da razão através da intuição e da visão mística. Oposto a imanentismo.

**transformismo** Nome genérico que serve para designar as diversas doutrinas, especial-mente a partir de Lamarck, segundo as quais as espécies vivas não se explicam pela teorias criacionistas e fixistas, mas pelo fato de umas se transformarem em outras. Ver fixismo; evolucionismo.

Tratado sobre a natureza humana (A Treatise on Human Nature) Obra fundamental de David Hume, publicada entre 1739 e 1740, constituindo uma das principais exposições da filosofia do \*empirismo. Hume defende uma filosofia empirista fenomenista e associacionista que fundamenta sua concepção de \*entendimento humano. Segundo ele, todos os princípios da \*razão humana são derivados da experiência e das sensações, sendo que as leis da natureza reduzem-se a hábitos do homem e a projeções de nossas formas de pensar sobre o real. Hume desenvolve uma perspectiva cética criticando alguns dos pressupostos fundamentais da tradição filosófica como a noção de identidade pessoal e de \*causalidade como conexão necessária entre \*fenômenos. Introduz também uma defesa do \*probabilismo no lugar da concepção racionalista tradicional de \*certeza.

trivium/quadrivium (lat. trivium: três vias; quadrivium: quatro vias) O trivium e o quadrivium, que juntos formam as sete artes liberais. constituem a base do currículo dos cursos introdutórios (studium generale) das faculdades de artes (principalmente filosofia), nas universidades medievais. O estabelecimento das artes libe-rais origina-se da obra de Marciano Capella (séc.V), intitulada As núpcias de Mercúrio e da filologia, que é uma espécie de síntese enciclopédica da ciência da época. Posteriormente (séc.VI), Cassiodoro, discípulo de Boécio, desenvolveu e sistematizou esses estudos, definindo as sete artes liberais e dividindo-as em dois grupos: o trivium, inicial, constituído pelas "ciências da linguagem", gramática, retórica e dialética; e o quadrivium, consistindo na aritmética, geometria, música e astronomia, e pressupondo a passagem pelo trivium. As sete artes liberais tiveram um papel importante como for-ma de preservação do saber clássico da Antigüidade greco-romana, durante o período medieval.

Troeltsch, Ernst (1865-1922) Filósofo ale-mão (nascido em Haunstetten) neokantista da escola de Baden. Preocupou-se principalmente com o problema da evolução do espírito religioso. Obras principais: O caráter absoluto do cristianismo e a história da religião (1901), 0 historicismo e sua superação, póstuma (1924). Ver neokantismo.

**tropos** (gr. gropos: modo) Tropos, ou modos, são argumentos ou formas de argumentação utilizados tradicionalmente pelos céticos contra as teses dos dogmáticos, sobretudo estóicos e epicuristas, tendo como objetivo levar à époche ou suspensão do juízo. Os mais conhecidos são os dez tropos de Enesidemo, que nos foram legados através de seu registro por \*Sexto Em-pírico, principalmente em seus Esboços pirrônicos. Os tropos de Enesidemo enfatizam a relatividade e variabilidade da apreensão dos fenômenos tanto por fatores que dizem respeito à natureza humana quanto por fatores referentes ao contexto físico e cultural em

que se dá a experiência humana. Encontram-se também em Sex-to Empírico duas outras versões dos tropos. A primeira, os cinco tropos de Agripa, assim co-

nhecidos devido à denominação que receberam em Diógenes Laércio, consistindo em: a) o caráter discutível de todo princípio; b) o regresso ao infinito; c) a relatividade das aparências; d) o caráter hipotético de toda premissa de um argumento; e) o \*dialelo ou círculo vicioso. Outra, conhecida como os dois tropos. segundo a qual as formas de argumentação acima podem ser reduzidas a duas: uma coisa pode ser apreendida a partir de si própria ou a partir de outra coisa, se é apreendida a partir de si própria temos uma circularidade, se é apreendida a partir de outra, uma busca ao infinito, já que necessitaríamos de mais outra e mais outra sucessivamente. Assim, conclui-se que é impossível apreender algo.

Trotsky ou Trotski, Leon (1879-1940) Político e pensador marxista russo, participou da revolução de 1905 e foi um dos líderes, junta-mente com Lenin, da Revolução de Outubro de 1917, sendo o criador do Exército Vermelho. Após a morte de Lenin rompe com Stalin e é forçado a viver no exílio, tendo sido finalmente assassinado no México por um agente stalinista. Teórico da revolução permanente, defendeu a necessidade da democracia no partido, construí-do sobre bases operárias, bem como a necessidade de se promover a revolução mundial, contra a visão de Stalin do socialismo cm um só país. Suas principais obras são: sua autobiografia Minha vida (1930), a Revolução permanente, a Revolução traída (1937) e História da revolução russa. 3 vols. (1932).



**Validade** (do lat. medieval validitas) I. Característica daquilo que é válido. legal, justifica-do, fundamentado no direito ou na razão. Ex.: validade de um argumento, validade de um documento.

2. Em um sentido lógico. a validade de um argumento se estabelece em relação à sua coerência interna e à sua correspondência com as leis lógicas e os princípios dedutivos, sem levar em conta sua materialidade, isto é, o conteúdo dos juízos que o compõem. A validade é, por-tanto, uma característica formal dos argumentos ou raciocínios lógicos. Estabelecida a validade formal do raciocínio, é necessário adicionalmente que suas premissas sejam verdadeiras para que a conclusão também o seja. Nesse sentido, um juízo ou proposição pode ser verdadeiro ou falso, mas um raciocínio apenas válido ou não-válido. Ver dedução; silogismo.

Valor (lat. valor) Literalmente, em seu sentido original. "valor" significa coragem, bravura, o caráter do homem, daí por extensão significar aquilo que dá a algo um caráter positivo.

- 1. A noção filosófica de valor está relacionada por úm lado àquilo que é bom, útil, positivo; e. por outro lado, à de prescrição, ou seja, à de algo que deve ser realizado. Ver axiologia.
- 2. Do ponto de vista ético, os valores são os fundamentos da moral, das normas e regras que prescrevem a conduta correta. No entanto, a própria definição desses valores varia em diferentes doutrinas filosóficas. Para algumas concepções, é um valor tudo aquilo que traz a felicidade do homem. Mas trata-se igualmente de uma noção difícil de se caracterizar e sujeita a divergências quanto à sua definição. Alguns filósofos consideram também que os valores se caracterizam por relação aos fins que se pretendem obter, a partir dos quais algo se define como bom ou mau. Outros defendem a idéia de que algo é um valor em si mesmo. Discute-se assim se os valores podem ser definidos intrínseca ou extrinsecamente. Há ainda várias outras questões envolvidas na discussão filosófica sobre os valores, p. ex., se os valores são relativos ou absolutos, se são inerentes à natureza humana ou se são adquiridos etc.
- 3. Juízo de valor: \*juízo que estabelece uma avaliação qualitativa sobre algo, isto é. sobre a moralidade de um ato, ou a qualidade estética de um objeto, ou ainda sobre a validade de um conhecimento ou teoria. Juízo que estabelece se algo deve ser objeto de elogio, recomendação ou censura.
- 4. Valor de uso/valor de troca: em um sen-tido econômico, o \*trabalho humano produz um valor de uso, ou seja, um objeto que possui uma utilidade determinada. No entanto. a divisão social do trabalho introduz a noção de valor de troca, já que alguém pode produzir algo que é de utilidade para outro, e com isso pode trocar o objeto produzido por outro objeto que é. por sua vez, de utilidade para ele.

Vedanta (do sânscrito veda: ciência, revelação) Sistema filosófico indiano, fundamento da atual religião da Índia, o hinduísmo. Pretende fornecer uma explicação filosófica dos textos sagrados, ou Vedas, que constituem a tradição védica. Sua doutrina fundamental constitui um monismo repousando na noção de unidade do eu individual e do eu universal. A causa do mundo sensível é explicada pela teoria da mayá ou ilusão.

**VERACIDA DE LA COMPANSION** (lat. medieval veracitas; lat. veridicus) Veracidade é a qualidade moral do homem que, ao falar, acredita estar dizendo a \*verdade, e não apenas expressando uma boa fé. Por sua vez, é verídico o discurso de alguém enunciando urna verdade previamente conhecida por ele.

**Verdade** (lat. veritas) 1. Classicamente, a verdade se define como adequação do \*intelecto ao \*real. Pode-se dizer, portanto, que a verdade é uma propriedade dos \*juízos, que podem ser verdadeiros ou falsos, dependendo da correspondência entre o que afirmam ou negam e a realidade de que falam.

2. Há, entretanto, várias definições de verdade e várias teorias que pretendem explicar a natureza da verdade. Segundo a teoria consensual, a verdade não se estabelece a partir da correspondência entre o juízo e o real, mas resulta, antes, do consenso ou do acordo entre os indivíduos de uma determinada comunidade ou cultura quanto ao que consideram aceitável ou justificável em sua maneira de encarar o real. A teoria da verdade como coerência considera a verdade de um juízo ou proposição como resultando de sua coerência com um sistema de crenças ou verdades anteriormente estabeleci-das, como preservando assim a ausência de contradição dentro do sistema, sendo portanto o critério de verdade interno a um sistema ou teoria determinada. Para a teoria pragmática, a verdade de uma proposição ou de um conjunto de proposições se estabelece a partir de seus resultados, de sua aplicação prática, concreta, de sua verificação pela experiência. Ver idealismo; realismo; pragmatismo; verificação/verificacionismo.

- 3. Verdade necessária: as verdades necessárias são aquelas que não dependem da experiência, mas que são estabelecidas independente-mente desta, a priori: por definição, são, portan-to, nesse sentido, verdades analíticas.
- 4. Verdades primeiras são proposições ou enunciados considerados evidentes e indemonstráveis. Ex.: "O todo é maior que suas partes". Sinônimo de \*princípio ou de \*axioma. A "verdade primeira" de alguém ou de algum grupo freqüentemente designa uma opinião ou um pre-conceito que não se submete ao questionamento.
- 5. Verdades eternas designam, na filosofia \*escolástica, princípios que constituem as leis absolutas dos seres e da \*razão, emanadas da vontade divina e que o homem pode descobrir pelo pensamento. São proposições da razão, não de fato. Referemse, não à existência ou inexistência deste ou daquele ser, mas à vinculação necessária das idéias. Ex.: numa figura de três lados retos, a soma dos ângulos internos é igual a dois ângulos retos; pouco importando se tal figura existe ou não fora de nosso espírito.
- 6. Conceitos: "Quem são os verdadeiros filósofos? Aqueles que amam a verdade" (Platão). "Há dois tipos de verdades: as do raciocínio e as de fato. As verdades do raciocínio são necessárias e seu oposto é impossível; e as de fato são contingentes e seu oposto é possível" (Leibniz). "A crença forte só prova a sua força, não a verdade daquilo em que se crê" (Nietzsche). "Não há verdade primeira, só há erros primei-ros" (Bachelard).

**Verdadeiro** Diz-se daquilo que corresponde à verdade, à realidade, ao existente e como tal se impõe à aceitação. Real, evidente. Ex.: juízo verdadeiro. Autêntico, sincero. Ex.: o verdadeiro motivo, o verdadeiro patriota. "Jamais aceitar coisa alguma como verdadeira que não a conhecesse evidentemente como tal" (Descartes, Dis-curso do método). Ver verdade. Oposto a falso.

**Verificação Iverificacionismo** (do lat. tar-dio verificare) 1. Procedimento que busca con-firmar ou negar uma afirmação ou uma hipótese teórica através do confronto com a experiência, com a realidade empírica, por meio de observações, testes, experimentos etc.

2. 0 verificacionismo, também conhecido como princípio ou teoria da verificabilidade, é a posição teórica, em filosofia da ciência, que considera a verificação por meio da experiência como critério último de validade das hipóteses científicas. Ou seja, os enunciados complexos das leis científicas deveriam ser reduzidos por análise a enunciados simples dizendo respeito à realidade empírica, podendo assim ser concreta-mente verificados. Muitos são os problemas relacionados à idéia de verificação e ao verificacionismo. Ex: quando é que se pode realmente considerar uma verificação como conclusiva? Seria necessário verificar uma afirmação a cada momento em que esta é repetida? Nenhuma afirmação resultante da generalização indutiva poderia ser jamais verificada. Estas e outras objeções levam a críticas, ao verificacionismo e à formulação de alternativas, como a de \*Pop-per, de adotar a \*refutação ou falsificação como teste de validade de hipóteses. Ver fisicalismo.

VÍCIO (lat. vitium) 1. Em um sentido moral, o vício se opõe à \*virtude, e corresponde a uma falha ou falta moral habitual que leva o individuo a cometer delitos, a infringir princípios morais, ex.: mentiré um vício. O vício pode ser entendido também como uma prática habitual moralmente condenável que impõe ao indivíduo uma conduta prejudicial A . sua natureza. Ex.: o vício da droga, o vício da bebida etc.

2. Em um sentido lógico, um vício de raciocínio ou de argumentação é uma forma incorreta de tirar conclusões, não justificada pelas regras lógicas do raciocínio. Ex: O \*círculo vicioso é o raciocínio em que se supõe nas premissas aquilo que se quer demonstrar na conclusão.

Vico, Gimattista (1668-1744) 0 jurista napolitano Giambattista Vico pode ser considerado um dos primeiros filósofos da história nos tempos modernos. Contra Descartes, ele afirma que as "idéias clara e distintas" não passam de criações securizantes da razão, distantes da realidade e da natureza, cuja obscuridade e confusão constituem o objeto dos historiadores e dos filósofos políticos. Precisamos voltar aos fatos humanos, diz ele, para compará-los e compreendê-los. A realidade humana precisa ser definida em sua concretude e em seu progresso, não hipoteticamente pela razão. Em sua obra mais importante, Princípios de uma nova ciência (1725), Vico retraça a lei da história: cada época histórica é abordada com a preocupação de descrevê-la em sua vida real, com suas crenças, costumes, detalhes absurdos, paixões, imagens e mitos. Três etapas aparecem na história da humanidade c definem a lei da história: a) a era dos deuses, na qual os governos são divinos (teocráticos)f b) a era dos heróis, na qual os governos são heróicos (aristocráticos); c) a era dos homens, na qual os governos são ou serão humanos: os homens nascem livres e conhecem a igualdade perante a lei. Assim, a filosofia, renunciando a uma reflexão abstrata, deve engajar-se na realidade, quer dizer, deve engajar-se no sentido da história. vida (lat. vitu) I. Em um sentido genérico, período compreendido entre o nascimento e a

morte de um indivíduo. Designa também as diversas formas de existência e de atividade humanas. p. ex.: vida social, vida espiritual, vida religiosa.

2. Em um sentido biológico, trata-se do con-junto de características de um organismo de natureza animal ou vegetal que se define pelo nascimento, assimilação. desenvolvimento. re-produção e morte.

Vieira Pinto, Alvaro (1909-1987) De for-mação médica, Vieira Pinto tornou-se, nas décadas de 50 e 60, professor de história da filosofia na antiga Universidade do Brasil (atual UFRJ). Pertenceu, inicialmente. A corrente de pensamento neotomista. Em seguida. aderiu ao existencialismo sartriano e, finalmente, ao marxismo. Apoiado na idéia de intencionalidade, tentou renovar algumas teses do marxismo. Pro-curou conferir, por exemplo, um estatuto filosófico à teoria marxista do reflexo. Até 1964, quando foi afastado da vida universitária por razões políticas, desenvolveu intensa atividade no Instituto Superior de Estudos Brasileiros (ISEB), do qual se tornou a figura niais representativa. Juntamente com um grupo de pensa-dores e cultores das ciências sociais, empenhou-se no estudo interdisciplinar dos problemas brasileiros, segundo um enfoque ao mesmo tempo marxista e nacionalista. Nessa fase, seu pensa-mento se caracterizou pela crescente correlação estabelecida entre os aspectos filosóficos e os políticos. visando servir de suporte a um programa de governo. Nos Últimos anos cie sua vida. Vieira Pinto retornou às teses do marxismo tradicional, mas scm perder sua preocupação dominante com os problemas da cultura e do desenvolvimento nacionais. Obras filosóficas: Ensaio sobre a dinámica na cosmologia de Platão (1950), Ideologia e desenvolvimento nacional (1956: 2" ed. 1959), Ciência e existência (1969). Consciência e realidade nacional. 2 vols. (1960). Sete lições sobre educação de adultos (1982). Ver filosofia no Brasil.

**virtual/virtualidade** (lat\_virtualis) 1.Que existe apenas em \*potência. que não se tornou ainda \*ato, que está em processo de desenvolvi-mento. Ex.: a borboleta existe em estado virtual na lagarta. 2. Implícito, inato, não manifesto. "Toda a aritmética e a geometria são inatas, e estão em nós de maneira virtual" (Leibniz, Novos ensaios sobre o entendimento humano). Ver inatismo.

**Virtude** (lat. virtus) 1. Em seu sentido originário, o termo designa uma qualidade ou característica de algo, uma força ou potência que pertence à natureza de algo. Esse sentido permanece na expressão "em virtude de". p. ex.. "em virtude do mau tempo, o espetáculo foi cancelado".

- 2. Em um sentido ético, a virtude é uma qualidade positiva do indivíduo que faz com que este aja de forma a fazer o \*bem para si e para os outros. Platão considerava a virtude como inata, como uma qualidade que o indivíduo traz consigo e que, portanto, não pode ser ensinada (.1lénon). Contrariamente a Platão, Aristóteles considerava que a virtude podia ser adquirida, sendo na realidade resultado de um hábito: "A virtude é uma disposição adquirida voluntaria-mente, consistindo, em relação a nós, em uma medida, definida pela razão conforme a conduta de um homem que age refletidamente. Ela consiste na medida justa entre dois extremos, um pelo excesso, outro pela falta" (Ética a Nicômano, 6). Oposto a vício.
- 3. Na filosofia moderna, a palavra "virtude" passou a designar a força da alma ou do caráter. Nesse sentido moral, designa uma disposição moral para o hem: "A virtude é a força de resolução que o homem revela na realização do seu dever" (Kant). As virtudes designam formas particulares dessa disposição para o bem: a coragem. a justiça, a lealdade.

**VISADA** (do lat. visare) Termo frequentemente utilizado pela fenomenologia para designar a operação pela qual a consciência, dotada de intencionalidade — só há consciência de um objeto e só há objeto para uma consciência volta sua atenção para este ou aquele objeto.

vital (lat. vitalis) 1. Que diz respeito à vida, que se define por relação à vida, p. ex.: funções vitais.

- 2. Princípio vital: em certas concepções filosóficas como o \*estoicismo, princípio energético, análogo à alma, que presidiria a própria \*natureza e seria responsável pela origem da vida em todas as suas formas. Ver vitalismo.
  - 3. Elã vital: princípio fundamental da filoso-fia de \*Bergson. Ver clã vital.

**vitalismo** 1. Classicamente, o vitalismo é a doutrina que considera que existe em cada indivíduo, como ser vivo, um princípio \*vital, que não se reduz nem à alma ou à mente, nem ao corpo fisico, mas que gera a vida através de uma energia própria.

2. Na epistemología contemporânea, concepção que defende a especificidade dos fenômenos vitais, argumentando contra o \*materialismo e o \*meeanicismo que a dimensão físico-química "não é capaz de agrupar. de harmonizar os fenômenos na ordem e na sucessão relativas especialmente aos seres vivos" (Claude Ber-nard).

Vitoria, Francisco de (e.1486-1546) Por muitos considerado o fundador do direito inter-nacional, o teólogo dominicano Vitoria (nascido na Espanha) se notabilizou por suas numerosas conferências (Relectiones theologicae, publica-das postumamente em 1557), estabelecendo os limites jurídicos dos poderes civil e eclesiástico, os critérios de licitude ou não das guerras e os direitos fundamentais dos índios americanos.

Volkelt, Johannes Immanuel (1848-1930) Filósofo alemão (nascido na Galicia. Polônia) neokantista; foi professor em Leipzig. A princípio hegeliano, aderiu depois ao neokantismo. chegando à conclusão de que a realidade é "transubjetiva", isto é. não consiste nem em meros objetos nem em meros casos de consciência. mas é antes uma síntese desses dois elementos da existência. Obras princípais: O inconsciente e o pessimismo (1871). A fantasia do sonho (1875), A teoria do conhecimento de Kant analisada em seus princípios fundamentais (1879). Sistema de estética, em 3 vols. (1905, 1910. 1914), O problema da individualidade (1928). Ver neokantismo.

Voltaire (1694-1778) 0 escritor, poeta e filósofo francês (nascido em Paris) Voltaire, cujo nome real era François Marie Arouet. é conhecido sobretudo por ter sido o grande promotor da cosmologia newtoniana na França e por ter destruído a crença no poder da encantação sobre o mundo natural. Partidário da AuJkldrung e do "despotismo esclarecido", combateu as "trevas" da ignorância e da superstição. Reconheceu explicitamente o único agente capaz de libertar o homem da mais cruel das superstições: "Nun-ca houve império mais universal do que o do Diabo", declarou. "E quem foi que o destronou?" Sua resposta se limitou uma palavra: "a razão". Seus escritos filosóficos e políticos mais importantes são: O ensaio sobre os costumes (1756), no qual apresenta uma filosofia da história, valorizando a idéia de \*progresso da razão sobre as trevas; O século de Luís XIV (1756), no qual ilustra o movimento precedente, mostra a grandeza do século, exalta Luís XIV como o modelo do "déspota esclarecido" e ataca a religião; A filosofia da história, no qual elabora uma história do espírito humano contra as forças obscurantistas que se resumem na religião e faz uma apologia da razão contra a idiotice e a crença; O dicionário filosófico (1764), no qual, de modo panfletário, continua sua luta contra "o infame" Cristianismo (nos verbetes "perseguição", "superstição", "milagre" etc.) e se mostra o defensor da liberdade e da monarquia constitucional (nos verbetes "liberdade", "Estado", "leis" etc.). O combate de Voltaire é o da razão e das luzes ("o evangelho da razão"), de modo irônico e causticante, contra todas as intolerâncias. Ver otimismo/pessimismo.

**VOIUNTATISMO** (do lat. voluntarius) 1. Concepção filosófica que atribui à \*vontade um papel central, que supõe que tudo é fruto da vontade, embora isso seja interpretado de diferentes maneiras em diferentes correntes filosóficas.

- 2. Segundo \*Duns Scotus, uma vez que a \*liberdade de \*Deus é o princípio de todas as coisas, aquilo que é verdadeiro ou bom depende, em última análise, da livre determinação da vontade divina.
- 3. Para \*Schopenhauer, a vontade é a realidade suprema, "em nossa própria consciência, a vontadé se apresenta sempre como elementto primeiro e fundamental ... sua predominância sobre o intelecto é incontestável ... este é total-mente secundário, subordinado, condicionado" (O mundo como vontade e representação).

**VONTACE** (lat. voluntas) I. Disposição para agir. Exercício da atividade pessoal e consciente que resulta de um desejo e se concretiza na intenção de se obter um fim ou propósito deter-minado. Ex.: vontade de gritar. Ver ação; voluntarismo.

- 2. Conceito central da metafísica de \*Schopenhauer, desenvolvido sobretudo em sua obra O mundo como vontade e representação. "A vontade é a substância íntima, o meio de toda coisa particular e do todo. Ela se manifesta na força cega da natureza e se encontra na conduta racional do homem."
- 3. Vontade geral: em um sentido político, originário principalmente de \*Rousseau, a vontade una e indivisível do corpo social con-siderada como um todo. Constitui assim a base da legitimação de todo ato de soberania, expressando a vontade do povo expressa pela maioria nos sistemas democráticos e definindo os conceitos de lei e de justiça adotados em uma sociedade.
- 4. Vontade de potência (Der Wille zur Ma-chat): na filosofia de \*Nietzsche, princípio afirmativo da vida, "só há vontade na vida, mas esta vontade não é querer viver, em verdade ela é vontade de dominar ... A vida ... tende à sensação de um máximo de potência, ela é essencialmente o esforço em direção a mais potência, sua realidade mais íntima, mais profunda, é o querer".
- 5. Para \*Kant, a boa vontade é o conceito fundamental da \*moral: consiste em escolher aquilo que a razão reconhece como bom, independentemente de sua inclinação, submetendo-se assim ao \*imperativo categórico do \*dever. Ela é determinada objetivamente pela lei moral e, subjetivamente, pelo respeito a essa lei. Quando se dirige para o \*mal ou quando opta por não obedecer à lei moral, a vontade se converte em má vontade.

Vuillemin, Jules (1920- ) Professor de filosofia das ciências (fisica e matemática) no Collège de France desde 1962, quando sucedeu a Merleau-Ponty, o filósofo francês Jules Vuillemin, em suas análises dos fundamentos da matemática, enfatiza a decisão humana, que se encontra na origem de todo conhecimento e, particularmente, da matemática, que são construções. Critica o dogmatismo de Husserl e de sua teoria das essências. E afirma que "todo conhecimento, qualquer que seja, é metafísico, pois implica, em seu princípio, decisões e opções que não pertencem à jurisdição interior desse conhecimento". Resultam quatro conseqüências: a) não há conhecimento neutro; b) há várias matemáticas; c) a matemática não é uma ciência positiva; d) a filosofia não possui nenhum privilégio de evidência que permita à representação tornar-se independente das decisões que engajam a atividade teórica. O objeto geral da filosofia consiste em estudar os motivos das opções metafísicas em relação com a liberdade do homem. Obras principais: L'héritage kantien de la révolution copernicienne (1954), Physique et métaphysique kantiennes (1955), La philosophie de l'algèbre (1962), Leçons sur la première philosophie de Russell (1968), La logique et le monde sensible (1971).



**ubiqüidade** (do lat. ubique: em toda parte) Sinônimo de onipresença, característica de um ser que está em toda parte. Em um sentido teológico, designa a presença espiritual de Deus em todo lugar.

Um/Uno O Um (sempre com inicial maiúscula), na filosofia neoplatônica, notadamente de Plotino, constitui o princípio supremo e inefável situado no cume da hierarquia das \*idéias: ele é a primeira hipóstase, idêntica ao Bem absoluto. Os escolásticos, ao tematizarem a idéia aristotélica de "transcendência", distinguem uma realidade transcendental (Deus) e os "transcendentais": o Um, o Ser, o Verdadeiro e o Bem. Enquanto indiviso, o Um é idêntico ao Ser, pois todo Seré Um. Daí Heidegger chamar a metafísica de "ontoteológica": situa-se entre o transcendente (Deus) e o transcendental (o Ser).

Umwelt (al.: mundo em torno) Em psicologia animal, aquilo que, na totalidade do mundo, é percebido por toda espécie e constitui seu mundo. A fenomenologia de Husserl retoma esse termo para designar a parte do mundo exterior à nossa consciência que partilhamos com outras consciências.

Unamuno, Miguel de (1864-1936) Junta-mente com \*Ortega y Gasset, Unamuno é um dos maiores filósofos e homens de letras da Espanha neste século, responsável pelo desenvolvimento do pensamento espanhol contemporâneo e pela introdução dos grandes temas da filosofia de sua época na cena espanhola. Nascido em Bilbao, estudou na Universidade de Madri e foi depois professor de grego e de

filologia na Universidade de Salamanca (1891-1934), da qual foi também reitor. O pensamento de Unamuno é profundamente humanista e existencial, valorizando de modo central a experiência humana, contra o tratamento idealista do homem em abstrato. Combate neste sentido o cientificismo e o racionalismo. Destacou-se como poeta, romancista e crítico literário, sendo suas principais obras: Paz en la guerra (1897), Poesías (1907), Contra esto y aquello (1912), sua obra mais conhecida, Del sentimiento trágico de la vida (1913), Niebla (1914), La agonia del cristianismo (1931).

**universal/universais** (lat. universales) 1. Universal é aquilo que se aplica à totalidade, que é válido em qualquer tempo ou lugar. \*Essência, qualidade essencial existente em todos os indivíduos de uma mesma espécie e definindo-os como tais. Para Platão, universal é a \*forma ou \*idéia. Segundo Aristóteles, "uma vez que há coisas universais e coisas singulares (chamo universal aquilo cuja natureza é afirmada de diversos sujeitos e singular aquilo que não o pode ser: por exemplo, homem é um termo universal, Cálias, um termo individual)" (Da Interpretação, VII). Ver universo.

2. Na lógica tradicional, uma \*proposição universal é aquela em que o sujeito é tomado em toda a sua extensão, isto é, inclui todos os indivíduos da classe considerada. Ex.: Todo homem é mortal (universal afirmativa); Nenhum cão é bípede (universal negativa). Oposto a singular. Ver quantidade.

Na \*escolástica, a querela dos universais foi uma das questões mais discutidas durante todo esse período, dando origem a três correntes principais: \*realismo, \*conceitualismo, \*nominalismo. A questão se origina de um comentário de \*Boécio ao Isagoge, obra do filósofo neoplatônico Porfirio (c.232-c.305), que é por sua vez um comentário ao tratado aristotélico das Categorias. Encontramos aí a pergunta sobre se espécies (p. ex., cão) e gêneros (p. ex., animal) têm existência real ou se são apenas conceitos; se existem, são coisas materiais ou não; se são conceitos, existem apenas na mente ou independentemente dela? Os realistas platônicos vão defender a posição de que os universais são realidades abstratas, existentes independente-mente da mente humana, em si mesmas. Os realistas aristotélicos dizem que os universais são as formas, existindo apenas nas \*substâncias individuais, embora possam ser concebidos pela mente separadamente. Para os conceitualistas, os universais são \*conceitos, entidades mentais. Os nominalistas consideram os universais como entidades lingüísticas, simples termos gerais sem nenhuma realidade específica correspondente. Embora não seja mais discutida nesses termos exatamente, essa questão está longe de estar superada, encontramos ainda hoje uma discussão entre filósofos defensores dessas posições. Essa discussão se dá entretanto geral-mente em relação a domínios específicos. Ex: um filósofo pode ser realista em filosofia da matemática, considerando que objetos abstratos como números e formas geométricas existem por si mesmos, e ser conceitualista em ética, considerando que os valores são apenas idéias, não possuindo nenhuma realidade própria, extramental. Ver Porfirio, árvore de; substância.

UNÍVERSO (lat. universum) 1. Em seu sentido geral, universo designa o conjunto de tudo o que existe no tempo e no espaço. O universo se distingue do mundo, pois pode haver vários mundos, ao passo que só há um universo. Nesse sentido, ele é 'a totalidade fenomenal.

- 2. Universo do discurso: expressão introduzida pelos lógicos (fala-se também de "universo de referência") para designar o conjunto ao qual se vincula, pelo pensamento, os objetos dos quais se fala ou que são pressupostos em um certo discurso. Ex.: "o universo da fisica". A proposição "os cães, os ratos e os canários não falam" é verdadeira no universo do discurso da zoologia, mas falsa no da fábula ou da literatura infantil.
- 3. Universal é um adjetivo exprimindo a idéia de extensão completa de um conjunto. Mas há vários valores de "universal": a) "que se estende a todo o universo": a gravitação universal; b) "que se estende a todos os espíritos": os princípios universais da razão; c) "que se estende a toda uma classe de objetos": "todos os homens são mortais" é uma proposição universal. Ver universal/universais.
- 4. Na epistemologia histórica, considera-se que a ciência moderna, inaugurada no século XVII, notadamente por Galileu, destruiu a representação ordenada, finita e fechada do uni-verso como cosmo, imaginada pelo sistema aristotélico-ptolomaico, substituindo-a por uma nova concepção, qual seja, a de um universo aberto, infinito ou, pelo menos, indefinido. A astronomia copernicano-galileana destituiu de seu lugar dominante a concepção "cosmológica" dos antigos e inaugurou a concepção de um universo como o lugar de todos os fenômenos e o substrato de todas as experiências possíveis para o pensamento. Durante muito tempo se perguntou se o universo foi "criado" por alguma força exterior a ele ou imanente, ou se ele é "eterno". Em todo caso, os "limites" do universo são inapreensíveis diretamente, pelo pensa-mento, no espaço e no tempo. A teoria da relatividade introduziu a representação de um universo ao mesmo tempo curvo e não-finito.

UNÍVOCO (do lat. tardio univocus) Termo que possui um único significado, que se aplica da mesma maneira a tudo a que se refere. Correspondência entre dois elementos que se dá de uma única maneira. "O termo substância não é unívoco em relação a Deus e às criaturas ..., ou seja, não há nenhum sentido dessa palavra que possamos conceber distintamente como correspondendo a Deus e às criaturas" (Descartes, Princípios da filosofia). A filosofia se recusa a re-correr a uma linguagem inteiramente fabricada. Considera importante precisar se um termo ou um conceito, aplicado a objetos diferentes, guar-da sempre o mesmo sentido (diz-se, então, que ele é unívoco) ou se ele muda de sentido (diz-se que é equívoco ou analógico). Por exemplo: aplicado a Deus e às criaturas, o conceito de ser guarda sempre o mesmo sentido: é unívoco; mas o conceito de seré equívoco se o conceito de ser aplicado a Deus e o conceito de ser aplicado às criaturas forem dois conceitos diferentes; o conceito de seré analógico se, quando o aplicamos a Deus e às criaturas, muda de sentido, embora não tenhamos dois conceitos distintos.

utensilibilidade Diferentemente da noção moral e psicológica de \*"utilitarismo', a utensilibilidade é empregada por Heidegger (em alemão, Zeughaftigkeit) para designar o uso que fazemos de uma coisa, o objetivo prático pelo qual a utilizamos, sem levar em conta seu valor próprio. Ex.: quando descemos uma es-cada, geralmente não pensamos no ser dessa escada.

**utilitarismo** (do ingl. utilitarianism) Doutrina ética defendida sobretudo por J. \*Bentham e J. S. \*Mill. Na definição de Mill, "as ações são boas quando tendem a promover a felicidade, más quando tendem a promover o oposto da felicidade". As ações, boas ou más, são consideradas assim do ponto de vista de suas conseqüências, sendo o objetivo de uma boa ação, de acordo com os princípios do utilitarismo, pro-mover em maior grau o bem geral. As críticas ao utilitarismo geralmente apontam para a dificuldade de se estabelecer um critério de bem geral, para o fato de que essa doutrina aceita o

sacrifício de uma minoria em nome do bem geral, e para a não-consideração das intenções e motivos nos quais a ação se baseia, levando em conta apenas seus efeitos e consequências.

**utopia** 1. Termo criado por Tomás \*Morus em sua obra Utopia (1516), significando literal-mente "lugar nenhum" (gr. ou: negação, topos: lugar), para designar uma ilha perfeita onde existiria uma sociedade imaginária na qual todos os cidadãos seriam iguais e viveriam em harmonia. A alegoria de Tomás Morus serviu de contraponto através do qual ele criticou a sociedade de sua época, formulando um ideal político-social inspirado nos princípios do humanismo renascentista.

2. Em um sentido mais amplo, designa todo projeto de uma sociedade ideal perfeita. O termo adquire um sentido pejorativo ao se considerar esse ideal como irrealizável e portanto fantasio-so. Por outro lado, possui um sentido positivo quando se defende que esse ideal contém o germe do progresso social e da transformação da sociedade. No período moderno são formuladas várias utopias como as de \*Campanella e \*Fourier.



Waelhens, Alphonse de (1911-) Filósofo belga, durante muitos anos professor na Universidade de Louvain, Alphonse de Waelhens, pro-fundo conhecedor de Husserl, Heidegger e Merleau-Ponty, formou toda uma geração de filósofos sobre questões de caráter fenomenológicoexistencial, tais como o mundo, o corpo, o tempo, "o outro", a temporalidade, a transcendência etc. Contribuiu bastante para o desenvolvimento da chamada "experiência filosófica" que transforma as experiências vividas ou existenciais mediante um processo que ele chama de "dialético". Obras principais: A filosofia de Martin Heidegger (1942), A filosofia moderna: os séculos XVI e XVII (1946), Uma filosofia da ambigüidade: o existencialismo de Merleau-Ponty (1951), Fenomenologia e verdade (1953), A filosofia e as experiências naturais (1961).

Wahl, Jean (1888-1974) Filósofo, historia-dor da filosofia e poeta, Jean Wahl (nascido em Marselha, França) ocupa, na universidade francesa, um lugar à parte. Platão e Descartes foram suas primeiras influências. Mas rompendo com a tradição idealista, volta-se para as filosofias pluralistas da Inglaterra e da América. Sua preocupação básica consistiu em procurar uma dialética não exclusivamente hegeliana e suscetível de aplicar-se às atitudes existenciais. Preocupa-do em denunciar os perigos dos conceitos e em defender um retorno ao concreto, retorno á experiência. a uma experiência que deve abrir caminho "para o objeto, para os outros sujeitos e para nós mesmos', volta-se para os poetas e para os artistas, nos quais acredita encontrar as "fontes da filosofia". Sem ser existencialista, penetra fundo o pensamento da existência; sem

ser hegeliano, faz uma interpretação existencial do jovem Hegel; sem ser cristão, seus Estudos kierkegaardianos põem a descoberto uma impressionante experiência religiosa. O pensamento de Jean Wahl se situa nesse ponto indefinível entre certo ceticismo, mas sempre tomando posição diante da vida, pois concebe a filosofia como uma arte-de-se-reconhecer-no-mundo. Obras principais: Les philosophies pluralistes d'Angleterre et d'Amérique (1920), Le malheur de la conscience dans la philosophie de Hegel (1929), Vers le concret (1932), Etudes kierkegaardiennes (1938), Existence humaine et transcendance (1944), Traité de métaphysique (1953), Expérience métaphysique (1965).

Weber, Max (1864-1920) Filósofo e sociólogo alemão (nascido em Erfurt), estudou nas Universidades de Heidelberg, Berlim e Góttingen, e foi professor em Freiburg (1894-1895) e Heidelberg (1895-1897), abandonando a atividade acadêmica devido a sua saúde frágil. É um dos principais responsáveis pela formação do pensamento social contemporâneo, sobretudo do ponto de vista metodológico, quanto à constituição de uma epistemologia das ciências so-ciais que, segundo sua visão, devem ter um modelo de explicação próprio. diferente do das ciências naturais. E de grande importância sua distinção entre a razão instrumental e a razão valorativa, sendo que os juízos de valor não podem ter sua origem nos dados empíficos. Em sua análise da formação da sociedade contemporânea, Weber investigou os traços fundamentais do Estado moderno, da sociedade industrial que o caracteriza e da burocracia que tem nele um papel central. Sua obra mais influente é A ética protestante e o espírito do capitalismo (1904-5), na qual procura mostrar que uma análise estritamente econômica seria insuficiente para explicar o surgimento do capitalismo, de-vendo ser levados em conta elementos éticos, religiosos e culturais. Escreveu inúmeros ensaios e artigos, publicados postumamente em coletâneas, dentre os quais destaca-se o volume sobre a metodologia das ciências sociais: Ensaios sobre a teoria da ciência (1924). Escreveu ainda O sábio e o político, póstumo (1922). Convencido do inacabamento essencial das ciências, Weber, profundo conhecedor de Marx, revela a natureza da ciência social e da ciência histórica.

Well, Simone (1909-1943) 0 pensamento filosófico de Simone Weil (judia nascida em Paris, França) pode ser caracterizado como uma "mística esclarecida". Renunciou à vida acadêmica para trabalhar como operária. Em 1938, viveu uma profunda crise religiosa que a levou ao cristianismo, mas sem abjurar sua condição judia. Os principais temas de suas meditações giram em torno desse seu aforismo: "Duas forças reinam no universo: a luz e a gravidade (peso). A luz é o sobrenatural, a graça; a gravidade é a natureza ... A luz ilumina a gravidade e' a atrai para si, elevando-a." Sua experiência operária lhe deu a convicção de que a experiência religiosa não é privilégio dos "grandes" ou dos "intelectuais", mas algo que pode ser vivido pelos humildes e pelos operários. Todo o uni-verso respira uma força "deífuga", costumava dizer. Por isso, suas meditações sempre preferi-ram os "motivos gregos" aos "motivos roma-nos", vale dizer, a caridade ao poder, a experiência à organização, a mística à prática. Todas as suas obras são póstumas: La pesanteur et la grâce (1948), L 'enracinement (1949), Attente de Dieu (1950). La condition ouvrière (1951), La source grecque (1953). Leçons de philosophie (1959), Oppression et liberté (1963).

Weltanschauung (al.: visão do mundo, cosmovisão) I. Concepção global, de caráter intuitivo e pré-teórico, que um indivíduo ou uma comunidade formam de sua época, de seu mundo, e da vida em geral.

2. Forma de considerar o mundo em seu sentido mais geral, pressuposta por uma teoria ou por uma escola de pensamento.

Whitehead, Alfred North (1861-1947) Autor, com Bertrand Russel, dos Principia Mathematica (1910-1913), uma das obras que dão origem à lógica matemática contemporânea, Alfred N. Whitehead (nascido na Inglaterra) foi professor na Universidade de Cambridge e de-pois na Universidade Harvard (EUA). Sua filosofia insere-se na tradição empirista britânica, principalmente devido à sua teoria do conheci-mento, que valoriza a experiência sensível, e sua filosofia da natureza, que privilegia o conteúdo da observação empírica e não a especulação sobre as causas dos fenômenos. Posteriormente, Whitehead desenvolveu uma tentativa de construir um sistema metafísico monista tomando por base o conceito de organismo. Suas obras principais, além dos Principia, são: The Principles of Natural Knowledge (1919), Science and the Modern World (1925), Adventures of Ideas (1933), Nature and Life (1934).

Windelband, Wilhelm (1848-1915) Filósofo alemão (nascido em Potsdam); foi aluno de Fischer e de Lotze, e fundou a escola de Baden (ramificação do neokantismo); exerceu influência direta sobre Rickert, de quem foi professor. Considerado o fundador da axiologia a fim de interpretar o criticismo kantiano, Windelband atribuiu à filosofia a tarefa de elucidar os valores absolutos, lógicos, morais e estéticos que constituem a consciência normal ou consciência das normas. Sua obra mais importante é a Introdução à filosofia (1914). Ver neokantismo.

Wittgenstein, Ludwig (1889-1951) Filósofo austríaco, viveu grande parte de sua vida na Inglaterra, tendo sido professor na Universidade de Cambridge (1929-1947, com algumas interrupções), onde havia anteriormente estuda-do com Russell e Moore (1912-1913). Wittgenstein é um dos fundadores da filosofia analítica e sua obra, extremamente idiossincrática e original, teve grande influência no desenvolvimento dessa corrente filosófica. Seu pensamento é tradicionalmente dividido em duas fases. A primeira corresponde ao Tractatus logico-philosophicus (1921), única obra que publicou em vida, e que se insere na tradição da análise lógica da linguagem iniciada por Frege e Russell e desenvolvida pelo "Círculo de Viena", o qual sofreu sua influência. Segundo sua visão, a preocupação central da filosofia deve ser a aná-lise da linguagem, de seu alcance e de seus limites. A linguagem é vista nessa primeira obra como tendo uma estrutura lógica que reflete a estrutura lógica do real — a famosa "teoria pictórica do significado" — sendo a tarefa do filósofo estabelecer as condições dessa relação, determinando assim a possibilidade do significado. Por um período, Wittgenstein acreditou com isso ter esgotado os problemas filosóficos que pretendia tratar, chegando a abandonar a filosofia (1926). Várias questões, entretanto, dentre elas as levantadas pelo \*intuicionismo em relação à lógica e aos fundamentos da matemática, fizeram com que retomasse suas preocupações filosóficas (1929), considerando, contudo, sua visão de linguagem no Tractatus como in-satisfatória. Embora continuando a considerar a tarefa da filosofia como análise da linguagem através da qual podemos entender melhor nossa forma de ver a realidade de nossa experiência, e não como construção de teorias ou de sistemas. Wittgenstein altera radicalmente sua concepção de linguagem. A noção central dessa segunda fase de seu pensamento, comumente conhecida como "o segundo Wittgenstein", é a de jogo de linguagem, ou seja, de uma multiplicidade de usos que fazemos de palavras e expressões, sem que haja nenhuma essência definidora da linguagem enquanto tal. A análise da linguagem passa a ser vista agora como consideração desses usos, das formas de vida a que pertencem, dos con-textos de comunicação em que se inserem. O processo de elucidação, que é a prática filosófica, deve ser realizado levando-se em conta esses elementos. Por seu caráter essencialmente assis-temático e fragmentário, o pensamento de Wittgenstein deu margem a um grande número de interpretações, muitas vezes divergentes, e seu caráter mais sugestivo do que teórico ou doutrinário fez com que sua influência desse origem a diferentes desenvolvimentos. Suas principais obras, publicadas postumamente, são: Investigações filosóficas (1953), Observações sobre os fundamentos da matemática (1956), Livro azul e livro marrom (1958), Observações filosóficas (1964), Fichas (1967), Gramática filosófica (1969), Sobre a certeza (1969), Observações sobre a filosofia da psicologia (1980), todas resultantes da organização de seus textos compostos nas décadas de 30 e 40.

Wolff, Christian (1679-1754) 0 filósofo e matemático alemão (nascido em Breslau) Christian Wolff, professor de filosofia nas universidades alemãs na primeira metade do século XVIII, foi um filósofo e moralista preocupado com as questões ontológicas. Acusado de ateísmo por defender que se pode estabelecer a moral sem recorrer a Deus, ele é um racionalista, determinista, deísta e partidário do "despotismo esclarecido". Para ele, a filosofia é a ciência dos possíveis, "a ciência de todas as coisas possíveis" procurando ensinar "como e por que elas são possíveis". Esta definição de filosofia e a do imperativo moral: "Faça o que te torna mais perfeito, a ti e a teu próximo, e te abstenhas do oposto", já anunciam Kant. Para ele, o possível "é aquilo que não é impossível", ou seja, que não implica contradição. O primeiro princípio do pensamento é o de contradição. Kant não poupa elogios a Wolff: "Na execução do plano que traça a crítica, isto é, na construção de um sistema futuro de metafísica, devemos seguir o método do ilustre Wolff, o maior de todos os filósofos dogmáticos." E quando ele critica a metafirica, é a metafisica de Wolff, a única que ele conheceu. Duas obras de Wolff são impor-tantes: Psychologia empirica (1732) e Psycho-logia rationalis (1734), nas quais já anuncia a possibilidade de a psicologia tornar-se uma ciência. Sua psicologia empírica é o primeiro nome da futura psicologia experimental. Já introduz mesmo a noção de psicometria.



Xenócrates (c.400-314 a.C.) Filósofo grego (nascido na Calcedônia); foi discípulo e amigo de Platão. Sucedeu a Espeusipo como diretor da \*Academia (em 339 a.C.). Sua filosofia procurava conciliar a teoria platônica das idéias com o pitagorismo.

Xenófanes (séc.IV a.C.) Filósofo grego, nascido em Cólofon, Asia Menor, e fundador da escola eleática (de Eléia, Sul da Itália), Xenófanes, opondo-se aos pensadores jônicos, afirmava a unidade e a imobilidade do Ser: as mudanças não passam de aparências. Ridicularizou os deu-ses mitológicos e zombou das honrarias conferidas aos atletas olímpicos, porque "o nosso saber vale muito mais do que o vigor dos homens

Não é justo preferir a força ao vigor do saber". Para ele, a substância primitiva e fundamento de tudo é a terra, "pois tudo sai da terra e volta à

terra". Os próprios homens nascem da terra. E ao combater o antropomorfismo, essa doutrina que atribui a Deus uma forma humana, Xenófanes defendeu a unidade de Deus que é um e tudo, que se funde com o todo e a tudo governa com o pensamento (panteísmo que identifica Deus com o universo).

Xenofonte (séc.V a.C.) O historiador e ensaísta grego Xenofonte é importante, na história da filosofia, por ter sido discípulo de Sócrates e por constituir, depois de Platão, a fonte principal de conhecimento de seu ilustre mestre. Em vá-rias de suas obras, principalmente em Memorabilia e em Apologia de Sócrates, encontramos reflexões éticas e pedagógicas de inspiração socrática, além de informações menos idealiza-das do que as de Platão sobre Sócrates e seu pensamento.



Zea, Leopoldo (1912-) Filósofo mexicano (nascido na Cidade do México), elaborou vasta obra sobre a história das idéias no México e na América espanhola. Além de historiador das idéias, Leopoldo Zea sustenta que somente po-demos fazer filosofia, na América Latina, to-mando consciência de nossa situação histórica e cultural. O filósofo seria alguém que vive numa situação concreta e determinada, integrando uma comunidade e uma cultura, com as quais deve "comprometer-se" e tomar consciência desse "compromisso". Obras principais: El positivismo en México (1943), Ensayos sobre filosofía en la historia (1948), Dos etapas del pensamiento en Hispanoamérica: del romanticismo al positivismo (1949), Esquema para una historia de las ideas en Ibero-América (1956), La filosofia americana como filosofia sin más (1969).

Zenão de Cicio (c.334-262 a.C.) Filósofo grego, fundador do \*estoicismo; originário de Chipre, estudou em Atenas, onde por volta do ano 300 a.C. fundou a escola estóica. Suas obras se perderam e seu pensamento é conhecido sobretudo através de seu discípulo Crisipo.

Zenão de Eléia (séc.V a.C.) Filósofo grego da escola eleática; foi discípulo de Parmênides e notabilizou-se sobretudo por seus paradoxos acerca do tempo, com os quais pretendeu refutar o mobilismo e o pitagorismo, demonstrando a incoerência do pluralismo e da noção de movi-mento, através do método de redução ao absurdo. Dentre estes os mais conhecidos são os de Aquiles e a tartaruga, da Flecha e do estádio. O

argumento central desses paradoxos parte da divisibilidade ao infinito do espaço, e da necessidade, portanto, de algum corpo em movimento percorrer um espaço infinito em um tempo fini-to, o que, por ser impossível, faria com que o corpo permanecesse imóvel. Ver paradoxo.

ZÉTESIS Conceito central da filosofia cética que indica a busca incessante da verdade e da certeza sem que jamais se tenha a possibilidade de atingi-las. A zétesis é assim uma etapa intermediária entre a \*epoché, a suspensão do juízo motivada pela dúvida, e a \*ataraxia, a tranquilidade gerada pelo reconhecimento de que a certeza definitiva é impossível. Uma corrente do \*ceticismo considera, entretanto, que o que caracteriza a filosofia é exatamente a busca, a procura, mesmo sem a expectativa de alcançar a certeza definitiva.

Zubiri, Xavier (1898-1983) Filósofo espanhol, professor na Universidade de Madri até 1936, e depois por um curto período na Universidade de Barcelona, tendo-se dedicado a partir de então a cursos privados por ter sido afastado da universidade por motivos políticos. Foi um dos principais representantes do pensamento filosófico contemporâneo na Espanha. Dedicou-se sobretudo à investigação de problemas de ontologia, estética e filosofia da religião. Critica o racionalismo clássico, procurando superar a oposição entre sentidos e inteligência, imaginação e razão, logos teórico e logos poético. Destacam-se a esse propósito suas obras: Inteligencia sentiente (1980), Inteligencia y logos (1982) e Inteligencia y razón (1983), bem como El hombre y dios (1984).

## Índice de Nomes e Assuntos

(Paginação original da 3ª edição revista e ampliada para correta citação bibliográfica)

```
Abelardo, Pedro, 1, ver também conceitualismo; nominalismo; realismo
abstração, 1, ver também conceitos; universal; abstrato
abstrato, 2, ver também extensão
absurdo, 2, ver também Zenão de Eléia Academia, 2, ver também Nova Academia ação, 2, ver também prática: praxis
acaso. 3. ver também indeterminismo
acidente, 3, ver também essência; substância acosmismo, 3
adequação, 3, ver também inteligência; verdade adequado, 3
ad hominem, argumento, 3
admiração, 3
Adorno, Theodor Wiesegrund, 3, ver também Frankfurt, escola de; ideologia; teoria crítica; positivismo
adquirido/inato, 4, ver também idéia; inatismo adventício, 4, ver também idéia
afeição, 4
aforismo, 4, ver também máxima
a fortiori, 4
agnosticismo, 4, ver também ateísmo; deísmo; teísmo
agnóstico, 5
Agostinho, sto., 5, ver também platonismo; patrística
Agrippa, Heinrich Cornelius, 5, ver também ceticismo; dúvida
Alain, 5, ver também liberalismo
Albert, Hans, 5
Alberto Magno, sto., 6, ver também escolástica alegoria, 6, ver também metáfora
Alexandre de Afrodísias, 6, ver também Arístocles de Messena
Alexandria, escola de, 6, ver também neo-platonismo
algoritmo, 6
alienação, 6, ver também fetichismo; reificaç alma, 7, ver também corpo; espírito
Alquié, Ferdinand, 7
Althusius, Johannes, 7, ver também direito Althusser, Louis, 7, ver também Bachelard; superestrutura
altruísmo, 8
ambigüidade, 8
Amônio Sacas, 8, ver também neoplatonism (amor, 8
amoralismo, 9, ver também imoralismo Amoroso Lima, Alceu, 9, ver também Mariü análise, 9, ver também síntese
analítico/analítica, 9, ver também sintético analogia, 9
anamnese, 10
anarquia, 10, ver também governo anarquismo, 10, ver também Bakunine anarquista, 10, ver também libertário Anaxágoras,
Anaximandro, 10, ver também jônica, escola Anaxímenes, 10, ver também jônica, escola Andrônico de Rodes, 10
angústia, 11
animal-máquina, 11
animal político, 11, ver também política animismo, 11
aniquilamento, 11
Annales, escola dos, 11
Anselmo, sto., 1 1, ver também escolástica; ontológico, argumento
antecedente, 12
antinomia, 12
Antístenes, 12, ver também cinismo
antítese, 12, ver também dialética; síntese; tese antrópico, princípio, 12
antropocentrismo, 12
antropologia, 12
antropomorfismo, 13
aparência, 13, ver também fenômeno; realidade aparências, salvar as, 13
apatia, 13
apeiron, 13, ver também Anaximandro
Apel, Karl-Otto, 13, ver também hermenêutica;
   teoria; Frankfurt, escola de; Peirce, Charles apercepção, 13, ver também consciência;
   transcendental
apetite, 13, ver também escolástica apodítico, 14, ver também juízo apofântico, 14, ver também logos
apolíneo/apolinismo, 14
apologética, 14, ver também teologia aporético, 14, ver também aporia aporia, 14
a posteriori, 14, ver também experiêntia; a priori apreensão, 14
a priori, 14
apriorismo, 15
Aquiles, paradoxo de. Ver paradoxo Aquino, sto. Tomás de, 15 arbitrário, 15
```

Arcesilau, 15 Arendt, Hannah, 15 argumentação, 15 argumento, 16, ver também ad hominem, argumento; ontológico; proposição; teoria Aristarco de Samos, 16 Aristipo, 16 Arístocles de Messena, 16 Aristóteles, 16, ver também ato; causas; Organon; potência aristotelismo, 16 Aristóxeno. 16 Arnauld, Antoine, 16, ver também jansenismo Aron, Raymond, 17 arqueologia, 17, ver também episteme arquétipo, 17 Arquitas de Tarento, 17 arquitetônica, 17 Arriano, 17 ars inveniendi/ars probandi, 17 arte, 17, ver também trivium árvore de Porfírio, 18, ver também corpo; homem; Porfírio; substância ascese, 18, ver também regra ascetismo, 18 asseidade, 18, ver também Deus; existência asserção, 18, ver também juízo assertórico, 18, ver também juízo Assim falou Zaratustra, 18 associacionismo, 19, ver também idéia Ataíde, Tristão de. Ver Amoroso Lima, Alceu ataraxia, 19, ver também alma ateísmo, 19, ver também Deus; deísmo; materialismo; neopositivismo; panteísmo atividade. 19 ato, 19 atomismo, 19, ver também Demócrito; Epicuro; Lucrécio; Wittgenstein átomo, 20, ver também matéria atributo, 20, ver também predicado; sujeito atual, 20, ver também ato; potência atualização, 20, ver também ato; potência Aufhebung, 20 Aufklärung, 20, ver também Iluminismo; razão Aurobindo, Sri, 20 Austin, John Langshaw, 20 autenticidade, 21, ver também Dasein autonomia, 21, ver também imperativo; liberdade Avenarius, Richard, 21 Averróis ou Averroés, 21, ver também averroísmo averroísmo 21 Avicebrón ou Ibn Gabirol. 22 Avicena, 22 Axelos, Kostas, 22 axiologia. 22. ver também valor axioma, 22, ver também pressuposto axiomática, 22, ver também método Ayer, Alfred Jules, 23, ver também Circulo de Viena; Moore; neopositivismo; Russel Bachelard, Gaston, 24, ver também devaneio; imagens; imaginário Bacon, Francis, 24, vertambém empirismo; escolástica; ídolo; método; Organon; utopia Bacon, Roger, 25, ver também escolástica Baden, escola de, 25, ver também neokantismo Bakunine, Mikhail Alexandrovich, 25, ver também anarquismo; socialismo Banquete, 0, 25 Bardili, Christoph Gottfried, 25, ver também ecletismo; filosofia no Brasil; monismo Barreto, Tobias, 26 Barthes, Roland, 26 Baudrillard, Jean, 26 Bauer, Bruno, 26, ver também ideologia Baumgarten, Alexander Gottlieb, 26 Bayle, Pierre, 26, ver também ceticismo; fideísmo; livre-arbítrio beatitude, 27, ver também teologia Beauvoir, Simone de, 27, ver também existencialismo; Sartre behaviorismo, 27 beleza, 27 belo, 27, ver também estética; prazer; valor bem, 27, ver também valor Benjamin, Walter, 28, ver também Frankfurt, escola de Bentham, Jeremy, 28, ver também utilitarismo Berdiaeff, Nicolas, 28, ver também existencialismo; personalismo Bergson, Henri, 28, ver também duração; clã vital; existencialismo; fenomenologia; intuição; kantismo; tempo Berkeley, George, 29, ver também, espiritualismo; idealismo dogmático; imaterialismo; solipsismo Bernal, John Dermond, 29 Bernard, Claude, 29, ver também método Bertalanfly, Ludwig von, 30, ver também sistema Binswanger, Ludwig, 30 biologia, 30 Biran, Maine de. Ver Maine de Biran Bloch, Ernst, 31 Blondel, Maurice, 31, ver também modernismo boa consciência/má consciência, 31

Bodin, Jean, 31

Boehme, Jakob, 32

Boécio, 31, ver também universais

Boétie, Etienne de la. Ver La Boétie, Etienne de Bolzano, Bernhard, 32

bom senso, 32, ver também conhecimento; "luz natural"; razão

Bonald, Louis de. Ver De Bonald/De Maistre Boole, George, 32, ver também De Morgan, Augustus

Bosanquet, Bernard, 32, ver também idealismo Bossuet, 32

Bouveresse, Jacques, 32, ver também historicismo; relativismo

bramanismo, 33

Brentano, Franz, 33, ver também intencionalidade

Brouwer, Luitzen Egbertus Jan, 33, ver também intuicionismo

Bruno, Giordano, 33, ver também infinito; mônada Brunschvicg, Léon, 33

Buber, Martin, 34

budismo, 34

Bunge, Mario, 34, ver também Círculo de Viena Buridan, o asno de, 34

Burke, Edmund, 34

cabala ou kabala, 36, ver também Pico della Mirandola

Cabanis, Pierre Jean Georges, 36

Calvino, João, 36

Cambridge, escola de, 36, ver também neoplatonismo; platonismo

Campanella, Tommaso, 37

Camus, Albert, 37, ver também normas; regras Canquilhem, Georges, 37

Cannabrava, Euryalo, 37, ver também

filosofia no Brasil

cânon ou cânone, 38, ver também normas; regras caos, 38

Capital, 0, 38

caráter, 38, ver também personalidade

carisma, 38

Carnap, Rudolf, 38, ver também Círculo de Viena; fisicalismo; Schlick, Moritz Carnéades, 38, ver também Critolau; Nova Academia

cartesianismo/cartesiano, 39, ver também

Descartes; inatismo; racionalismo

Cassirer, Ernst, 39, ver também Marburgo; neokantismo

Castoriadis, Cornelius, 39

casuística, 39

catarse, 39, ver também ritos

categoria, 39

categórico, 40, ver também juízo

causa, 40

causalidade, 40, ver também determinismo; eficiente, causa; razão

caverna, alegoria da, 40

certeza, 41, ver também cogito

ceticismo, 41, ver também ataraxia; epoché; especulação; fenomenologia; Montaigne; Nova Academia; Pirro de Elida; pirronismo; relativismo

Champeaux, Guilherme de, 42

Chardin, Pierre Teilhard de. Ver Teilhard de Chardin, Pierre

Charron, Pierre, 42

Chestov, Leon, 42

Chomsky, Noam, 42, ver também behaviorismo; inatismo

Cicero, 42

ciclo/cíclico, 43, ver também "eterno retorno" Cidade de Deus, A. 43

ciência, 43, ver também saber

ciência e filosofia, 43

ciência e valores, 44

cientificidade, 44

cientificismo, 44

cinismo, 44

Cioran, Emile Michel, 45

círculo, 45

Círculo de Viena, 45, ver também fisicalismo cirenaismo, 46

Clarke, Samuel. 46

claro/obscuro, 46, ver também idéia

classe, 46, ver também luta de classes

Cleantes, 46

Clemente de Alexandria, 46

coerência, 46, ver também verdade

cogito, 46, ver também Descartes

Cohen, Hermann, 47, ver também neokantismo coisa, 47, ver também númeno

Comenius, 47

compreensão, 47

Comte Augusto, 48, ver também positivismo; Saint-Simon

comunismo, 48, ver também marxismo conatural, 48

conceber, 48

conceito, 48, ver também idéia

conceitualismo, 49, ver também universais conceitualização, 49

concepção, 49

conclusão, 49

concreto, 49

```
concupiscência, 49
condição, 49
condicional, 50
condicionamento, 50
Condillac. Etienne Bonnot de, 50
Condorcet, 50
conduta, 51, ver também ação; comportamento; valor
Confissões, 51
conhecer, 51, ver também conhecimento conhecimento, 51, ver também crítica; gnoseologia
conhecimento aproximado, 51, ver também Bachelard
conjetura, 51, ver também hipótese
conotação, 51, ver também compreensão; extensão consciência, 51, ver também boa consciência/má
   consciência; inconsciente; tomada de
   consciência
consciente, 52, ver também inconsciente consenso. 52
consegüência, 52
consequente, 52, ver também inferência; raciocínio
constitutivo, 53, ver também regulativo construtivismo, 53
contemplação, 53
contestação, 53
conteúdo, 53
contingência, 54. ver também necessário contínuo, 54
contradição, 54
contraditório, 54, ver também oposição contrato social, 54
Contrato social, 0, 55
convenção, 55, ver também convencionalismo convencionalismo, 55, ver também convenção conversão, 55
convicção, 55, ver também certeza; opinião Copérnico, Nicolau, 55
coração, 56, ver também intuição
corolário, 56, ver também consegüência; teorema
corpo, 56, ver também espaço; extensão; objeto correlação, 56
corrupção, 56, ver também geração
corte epistemológico, 56, ver também Bachelard cosmo, 57
cosmogonia, 57, ver também mitos; universo cosmologia, 57, ver também cosmo cosmológico, argumento, 57
cosmovisão, 57, ver também Weltanschauung Cournot, Antoine Augustin, 58
Cousin, Victor, 58, ver também ecletismo Crantor, 58
Crates de Atenas, 58, ver também Academia Crátilo, 58
Cratipo, 58
crença, 58, ver também certeza; probabilidade criação, 58
criacionismo, 58, ver também evolucionismo crise, 59
Crisipo, 59, ver também estoicismo; Pórtico critério, 59
crítica, 59, ver também criticismo
Crítica da razão prática, 59
Crítica da razão pura, 59
Crítica do juízo, 59
criticismo, 60
Critolau, 60
Croce, Benedetto, 60
crucial, experiência, Ver experiência crucial Cruz Costa, João, 60, ver também filosofia no Brasil
Cudworth, Ralph, 60, ver também Cambridge; determinismo; livre-arbítrio
culpabilidade, 61, ver também contingência; finitude
culto, 61
cultura, 61
Curso de filosofa positiva, 61
Cusa, Nicolau de. Ver Nicolau de Cusa
dado. 62. ver também fato
Damáscio, 62, ver também Academia darwinismo. 62
darwinismo social, 62
Dasein, 63, ver também ente; existência; homem Davidson, Donald, 63, ver também Quine; Tarski; verdade
De Bonald/De Maistre, 63, ver também Iluminismo; teocracia
decisão, 63
dedução, 63, ver também demonstração; proposição; silogismo
definir, 64
deísmo, 64, ver também teísmo
Deleuze, Gilles, 64
De Maistre, Joseph. Ver De Bonald/De Maistre De Man, Paul, 64
demiurgo, 65, ver também Deus; forma; matéria democracia, 65
Demócrito, 65, ver também acaso; eleatas; necessidade
demônio, 65, ver também diabo
demonstração, 65
denotação, 65, ver também conotação; extensão deontologia, 66
derelição, 66, ver também Dasein
Derrida, Jacques, 66, ver também consciência; fenomenologia; Heidegger; Husserl; Lacan; Lévi-Strauss; linguagem; metafísica;
```

ser: verdade

```
Descartes, René, 66, ver também bom senso; cogito; dúvida; razão
desconstrução, 67
descontinuo. 67
deseio, 67
desmistificação, 67, ver também crítica; mito destino, 67, ver também fatalidade
Destutt de Tracy, 67, ver também Cabanis; ideologia
desvelamento, 68, ver também verdade determinação, 68
determinismo, 68
Deus, 68, ver também ateísmo; transcendente devaneio, 69, ver também imaginação
dever, 69, ver também imperativo; necessidade devir, 69, ver também historicidade
Dewey, John, 70. ver também pragmatismo diabo, 70, ver também demônio; Satã diacronia/sincronia, 70
díade, 70
dialelo, 70, ver também círculo
dialética, 70 diálogo, 71
Diálogo sobre os dois maiores sistemas
  do mundo, 71
dianoia, 72, ver também noema; nous dicotomia, 72
Diderot, Denis, 72, ver também Enciclopédia;
  totalidade diferenca, 72 dilema, 72
Dilthey, Wilhelm, 72, ver também explicação Diodoro de Tiro, 73
Diógenes, o Cínico, 73
Diógenes da Babilônia ou de Selêucia, 73 Diógenes Laércio, 73
dionisíaco, 73
dionisíaco/dionisismo. Ver apolíneo/apolinismo direito, 73
discreto. Ver descontínuo
discursivo, 74 discurso, 74
Discurso do método, 74
disjuntivo, 74, ver também juízo
distinção, 74 distinto, 74
divindade, 74, ver também Deus
divisão, 75
divisão do trabalho. Ver trabalho
dogma, 75
dogmática, 75 dogmatismo, 75 doutrina, 75
doxografia, 75, ver também Diógenes Laércio dualismo, 75, ver também monismo; pluralismo Dühring, Karl Eugen, 76
Dummett, Michael Anthony Eardley, 76
Duns Scotus, John, 76, ver também ecceidade; individuação; universal.
duração, 76, ver também tempo
Durkheim, Emile. 76
Dussel, Enrique, 77
dúvida, 77
ecceidade, 78, ver também Dasein; ipseidade
Eckhart, Johannes, dito Mestre, 78 ecletismo, 78, ver também Cousin efeito, 78
efetivo, 78
eficácia. 78
eficiente, causa, 78, ver também causa; causalidade
ego. 79
egocentrismo. 79
eidética, 79, ver também fenomenología Einstein, Albert, 79, ver também determinismo; espinosismo
elã vital, 79 electas, 79
elemento, 79, ver também quinta-essência emanação, 80
emanatismo, 80
emergência, 80
Emerson, Ralph Waldo, 80
Empédocles, 80
empiria, 80 empírico, 80
empiriocriticismo, 80, ver também Mach, Ernst;
empirismo, 80, ver também fisicalismo; racionalismo
em-si, 81, ver também substância em-si-para-si, 81
Enciclopédia. 81
energia, 81 Enesidemo, 81 engajamento, 81
Engels, Friedrich, 82, ver também Marx Ensaios, 82
Ensaios sobre o entendimento humano, 82 ente, 82
entelequia, 82, ver também potência entendimento, 82, ver também intelecto entidade, 83
entropia, 83
enunciado, 83, ver também Círculo de Viena éon, 83
epagógico,83 Epicteto, 83
epicurismo, 83, ver também Epicuro
Epicuro, 84, ver também ataraxia; átomo; beatitude; prazer
epifenômeno, 84
Epimênides, paradoxo de, 84, ver também
   paradoxo episteme. 84
```

```
epistêmico, sujeito, 84, ver também substância epistemologia, 84
epoché. 85. ver também consciência: fenomenologia: fenômeno
equidade, 85 equipolêncialequipolente, 85
equívoco, 85, ver também unívoco
Erasmo, 85, ver também livre-arbítrio
Erígena, João Escoto. Ver Escoto Erígena, João erística, 86, ver também sofistas
Erlebnis, 86
Eros. 86
erro. 86
escatología, 86, ver também messianismo Esclarecimento. Ver Iluminismo
escola, 86, ver também Academia; Liceu; megárica, escola; Pórtico
escolástica, 87, ver também Aquino; aristotelismo; patrística; platonismo; tomismo; universal
Escoto Erígena, João, 87, ver também patrística escravo, 87
esotérico, 87
espaço, 88
espécie, 88
especulação, 88
especulativo, 88
Espeusipo, 88, ver também Academia Espinosa, Baruch, 88
espinosismo, 89, ver também Espinosa espírito. 89
espiritualismo, 89, ver também alma: corpo:
   Cousin: dualismo: espírito: matéria espontâneo/espontaneidade, 89 esquema/esquematismo, 90, ver também
   entendimento; imaginação; sensibilidade essência, 90
essencialismo, 90
estado, 90
estados, teoria dos três, 91
estética, 91
esteticismo, 91
                                         estoicismo, 91, ver também ataraxia; atomismo;
   cosmo; matéria; Pórtico, Zenão de Cicio estóicos, 92, ver também estoicismo;
   Zenão de Cicio
Estratão, 92
estrutura, 92, ver também Gestalt estruturalismo, 92, ver também estrutura; linguagem; método
eternoleternidade, 93
eterno retorno, 93
ética, 93, ver também moral
Etica, 93
Etica a Nicômaco. 93
etiologia, 93
eu, filosofia do, 94, ver também cogito Eubúlides de Mileto, 94, ver também Epimênides, paradoxo de; megárica, escola
Euclides, 94
Eudemo de Rodes, 94
eudemonismo, 94
evidência. 94
evolução, 94
evolucionismo, 95, ver também criacionismo: transformismo
exegese, 95
existência, 95, ver também consciência; Dasein; essência; existencialismo; ser; situação existencialismo, 95
existente, 95, ver também Dasein; ente; realidade exotérico. Ver esotérico
experiência, 95, ver também conhecimento experiência crucial, 96
experiencial, 96
experimentação, 96
experimentalismo, 96, ver também instrumentalismo
experimento. Ver experiência
explicação, 96
êxtase, 96
extensão, 97, ver também compreensão externalista. Ver internalista/externalista extrínseco. Ver intrínseco/extrínseco
fabulação, 98, ver também imaginação
facticidade, 98, ver também existência;
fenomenologia; razão suficiente
factício, 98, ver também idéia
faculdade, 98, ver também entendimento;
                      espírito; imaginação; memória; vontade falácia, 98, ver também círculo vicioso; petição
  de princípio; silogismo; sofisma falsificabilidade, 98, ver também cientificidade;
  verificação/verificacionismo; verificacionista falso, 99
falta, 99, ver também livre-arbítrio; norma fanatismo, 99, ver também dogmatismo; sectarismo fantasia, 99
fantasma, 99, ver também imagem; simulacro Farias Brito, Raimundo de, 99, ver também filosofia no Brasil
fatalidade, 99, ver também destino
fatalismo, 100, ver também causalidade fato, 100, ver também experiência
fé. 100
felicidade, 100, ver também bem; contemplação fenomenal, 101, ver também fenômeno fenomenalismo, 101, ver também fenômeno
fenomenismo, 101, ver também fenômeno;
                                       materialismo; objetivismo; subjetivismo; substância
```

fenômeno, 101 fenomenologia, 101, ver também absoluto; consciência: empirismo: Hegel: Heidegger: Husserl; idealismo; intencionalidade; Merleau-Ponty; psicologismo; redução:: Ricoeur Fenomenologia do espírito, 102 fenomenotécnica. 102 Feuerbach, Ludwig, 102, ver também alienação Feyerabend, Paul K., 102 ficção, 103 Fichte, Johann Gottlieb, 103 Ficino, Marsílio, 103 fideísmo, 103 figuras do silogismo, 103, ver também silogismo Filodemo, 104 filodoxia, 104 Filolau, 104 Filon, 104, ver também Alexandria; neoplatonismo Filon de Larissa, 104, ver também Nova Academia filosofia, 104 filosofia analítica, 105, ver também Carnap: Círculo de Viena; Frege; linguagem; lógica; Moore; Quine; Russell; semântica; significado: Wittgenstein Filosofia como ciência rigorosa. A. 105 filosofia no Brasil, 105, ver também Amoroso Lima; analítica; Bachelard; Barreto; Canguilhem; Cannabrava; Comte; Cousin; Cruz Costa; Darwin; ecletismo; escolástica; esté-tica; ética; Farias Brito; fenomenologia; Foucault; Frankfurt; Goldmann; Gramsci; Heidegger; Husserl; Koyré; Maine de Biran; Merleau-Ponty; naturalismo; neokantismo; neopositivismo; neotomismo; Nietzsche; Romero; Sartre; Século das Luzes; sensualismo; Wittgenstein filosofia primeira, 107 filosofia romântica, 107, ver também Auflkârung filósofo, 107, ver também Pitágoras fim, 108, ver também finalidade final, causa. Ver eficiente, causa finalidade, 108, ver também teleologia finalismo, 108 finitismo, 108 finitude, 108 Fink, Eugen, 109 Fischer, Kuno, 109 física/fisico, 109, ver também cosmologia; matéria; metafísica; pré-socráticos fisicalismo, 109, ver também Carnap; Círculo de Viena; física fixismo, 109, ver também evolucionismo; transformismo Fontenelle, Bernard le Bovier de, 109 forma, 110 formal, 110, ver também causa formalismo, 110 formalização, 110 foro, íntimo, 111, ver também consciência fortuito, 111, ver também acaso Foucault, Michel, 111 Fourier, Charles, I 1 1 Franca, Leonel, 111 Frankfurt, escola de, 112, ver também Adorno, Theodor; Benjamin, Walter; Habermas, Jürgen; Horkheimer, Max; Marcuse, Herbert Frege, Gottlob, 112, ver também lógica; logicismo Freud, Sigmund, 112, ver também Brentano; inconsciente Fries, Jakob Friedrich, 113 fundamento, 113, ver também princípio futuro contingente, 113, ver também contingência; necessidade Gadamer, Harts-Georg, 114 Galeno, Cláudio, 114 Galileu. 114. ver também escolástica García Morente, Manuel, 115 Gassendi, Pierre, 115 genealogia, 115, ver também arqueologia; dis-cursos; estruturas; Foulcault, Michel; Nietzsche; querer-viver generalização, 115, ver também indução; método indutivo gênero, 115, ver também compreensão; extensão; universal gênio, 115, ver também destino; dúvida geocentrismo, 116, ver também heliocentrismo geração, 116, ver também ato; corrupção; potência geral, 116 Gestalt, teoria da, 116 Geulincx, Arnold, 116, ver também ocasionalismo Gilson, Étienne, 116, ver também neotomismo Girard, René, 116 Glucksmann, André, 117, ver também "novos filósofos" gnose, 117 gnoseologia, 117, ver também conhecimento, teoria do; epistemologia gnosticismo, 117 Gôdel, Kurt, 118 Goldmann, Lucien, 118 Górgias, 118 gosto, 118 graça, 118, ver também casuística

Gramsci, Antonio, 119 grandeza, 119

```
gratuito, ato, 119
```

gregarismo, 119

Grotius, Hugo, 119 Guattari, Felix, 119 Guéroult, Martial, 120 Gusdorf, Georges, 120

Habermas, Jürgen, 121, ver também Adorno; Frankfurt, escola de; Iluminismo; Lyotard; marxismo; modernidade; Weber habitus, 121

Hamelin, Octave, 121, ver também neocriticismo Hamilton, sir William, 122, ver também Mill, J. S.; Reid, Thomas

harmonia preestabelecida, 122, ver também Leibniz; mônada

Hartmann, Nicolau, 122, ver também fenomenologia; idealismo; neokantismo

hedonismo, 122

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 122 hegelianismo, 123, ver também devir; historicidade, Hegel

Heidegger, Martin, 123, ver também Dasein; fenomenologia; Heráclito; Husserl; Parmênides; Platão; ser; verdade

Heisenberg, Carl Werner, 124, ver também indeterminismo

helenismo, 124

heliocentrismo, 124, ver também geocentrismo Helvétius, Claude Adrien, 124

Hempel, Carl Gustav, 124, ver também empirismo Heraclides do Ponto, 125

heraclitismo, 125, ver também devir; Heráclito Heráclito, 125, ver também devir; logos Herbart, Johann Friedrich, 125

Herder, Johann Gottfried, 125

heresia, 125

hermenêutica, 126, ver também interpretação hermetismo, 126

Hessen, Johannes, 126, ver também fenomenologia; neokantismo

heterodoxia, 126, ver também heresia heteronomia, 126

heurístico, 126, ver também erística hilemortïsmo ou hilomorfismo, 126 hilozoísmo, 127

hiperbólica, dúvida, 127, ver também Descartes; dúvida

Hípias de Élida, 127

hipóstase, 127, ver também reificação; substância hipótese, 127

hipotético, 127, ver também categórico, imperativo; juízo

hipotético-dedutivo, 127, ver também método história, 128, ver também historicidade; historicismo

história, filosofia da, 128

história, fim da, 128

historicidade, 128

historicismo, 129

Hobbes, Thomas, 129

Holbach, Paul Henri Dietrich, Barão de, 130, ver também ateísmo; Enciclopédia; teísmo holismo, 130

Holton, Gerald, 130

homem, 130, ver também Enciclopédia homeomerias, 131, ver também nous

Homo faber, 131

Horkheimer, Max, 131, ver também Adorno;

Frankfurt, escola de; Iluminismo; Marcuse humanidade, 132, ver também humanismo humanismo, 132

Hume, David, 132, ver também ceticismo;

empirismo; fenomenismo; idealismo Husserl, Edmund, 133, ver também Brentano;

existencialismo; fenomenologia; intenciona-

lidade; Merleau-Ponty

Huxley, Thomas Henry, 133

hybris, 133

Hyppolite, Jean, 133, ver também liberdade

lâmblico, 134

Ibn Gabirol. Ver Avicebrón.

Ibn Khaldun, 134

ideal, 134, ver também idéia

idealismo, 134, ver também espiritualismo; ideal; imaterialismo; psicologismo; racionalismo

idéia, 135, ver também adventício; factício; representação

identidade, 136

ideologia, 136, ver também Bauer; Cabanis; Destutt; Feuerbach; Stimer; superestrutura Ideologia alemã, A, 136

ideólogo, 137

idolatria, 137

ídolo, 137, ver também ideologia

ignorância, 137

ignoratio elenchi, 137, ver também sofisma igualdade, 137

Iluminismo, 137, ver também Aujklãrung; Diderot; Enciclopédia; espiritualismo; intuição; irracionalismo; Kant; modernidade; nacionalismo; Schopenhauer; Voltaire

ilusão, 138, ver também ceticismo; númeno; percepção

Ilustração. Ver Iluminismo

imagem, 138, ver também idéia; imaginação; representação

imaginação, 138

imaginário, 138, ver também nadificar imanência/imanente, 138, ver também escolásticos; panteísmo

imanentismo, 139, ver também natureza; panteísmo; ser

imaterialismo, 139, ver também idealismo imediato. 139

imoralidade, 139

imoralismo, 139, ver também amoralismo; moralismo

imortalidade, 139, ver também dualismo; espiritualismo

imperativo. 139

implicação, 139, ver também condicional; consequência; dedução; forma; inferência impressão, 140

imutabilidade, 140, ver também metafísica; mobilismo; ser inatismo. 140. ver também idéia: reminiscência incognoscível. 140. ver também idealismo: númeno incompreensível, 140 incondicionado, 140, ver também absoluto; Deus inconsciente, 140 indefinido, ver também apeiron; juízo; indeterminismo, 141, ver também acaso; causa; contingente; leis; livre-arbítrio indiscerníveis, 141 individuação, 141, ver também Duns Scotus; ecceidade individualidade, 141 individualismo, 141, ver também anarquismo; estado; liberalismo; liberdade; sociedade indivíduo, 142, ver também universais indução, 142, ver também método inefável, 142 inerência, 142 inferência, 142, ver também dedução; implicação; lógica; silogismo infinito, 142, ver também física; moderno; Zenão de Eléia infra-estrutura, 143, ver também ideologia; marxismo inquietude, 143 instrumentalismo, 143, ver também Frankfurt, escola de integrismo, 143 intelecto, 143, ver também apetite; cosmo; desejos; entendimento; pensamento: sensações cimento; entendimento; intelecto; pensamento; racionalismo; razão; realidade inteligência, 144 inteligibilidade, 144, ver também númeno inteligível, 144 intemporal, 144 intenção, 145 intencional, 145, ver também consciência; fenomenologia; intenção; intencionalidade; objeto intencionalidade, 145, ver também consciência; escolástica; fenomenologia; idealismo; realismo interdisciplinaridade, 145 interesse, 145 internalista/externalista, 146 interpretação, 146, ver também hermenêutica Interpretação dos sonhos, A, 146 intersubjetividade, 146, ver também comunicação; epistemologia; fenomenologia; objetividade; outro; solipsismo; sujeito intrínseco/extrínseco, 146 introspecção, 146 intuição, 147, ver também cogito intuicionismo, 147, ver também conhecimento; infinito; intuição intuitivo, 147, ver também intuição Investigações filosóficas, 147 ioga, 147 ipseidade, 147, ver também existência ironia, 148, ver também maiêutica irracional, 148, ver também ação; razão irracionalismo, 148, ver também ceticismo; niilismo; vitalismo isomorfismo, 148 Jacobi, Friedrich Heinrich, 149, ver também fideísmo; panteísmo Jaeger, Werner, 149 Jakobson, Roman, 149 James, William, 149, ver também pragmatismo Jankélévitch, Vladimir, 150 jansenismo, 150, ver também Arnauld, Antoine; livre-arbítrio; Pascal, Blaise Jaspers, Karl, 150, ver também existência jogo, 150 jônica, escola, 151, ver também apeiron Jovens hegelianos, 151 juízo, 151, ver também Arnauld, Antoine; discurso; proposição; valor Jung, Carl Gustav, 152, ver também mitos justiça, 152, ver também direito; ideal; moral kabala. Ver cabala Kant, Immanuel, 153, ver também a priori; Hume; kantismo; Leibniz; neokantismo; númeno; transcendental; Wolff kantismo, 154, ver também Fichte; Hegel; idealismo; metafísica; racionalismo; transcendental Kardec, Allan, 154 Kelsen, Hans, 154 Keynes, John Maynard, 154 Kierkegaard, Soren Aabye, 155 Kojève, Alexandre, 155 Kolakowski, Leszek, 155, ver também existencialismo; kantismo Koyré, Alexandre, 156, ver também epistemologia Krause, Karl Christian Friedrich, 156 Kuhn, Thomas, 156, ver também paradigma; revolução Laberthonnière, Lucien, 157, ver também modernismo La Boétie, Etienne de, 157, ver também monarquia; tirania Lacan, Jacques, 157, ver também inconsciente; linguagem; sujeito Lachelier, Jules, 158 Laércio, Diógenes. Ver Diógenes Laércio Laffitte, Pierre, 158, ver também Comte; positivismo Lakatos, Imre, 158

Lalande, André, 158
Lamarck, Jean-Baptiste de Monet, 159 Lambert, Jean Henri ou Johann Heinrich, 159 La Mettrie, Jules Offray de, 159
Lange, Friedrich Albert, 159, ver também neokantismo
Lavelle, Louis, 159, ver também ontologia; ser; valores
laxismo, 159

Lefebvre, Henri, 159 Lefort, Claude, 160

legalidade, 160

legalismo, 160, ver também ciência; lei lei, 160

Leibniz, Gottfried Wilhelm, 160, ver também

mônada; otimismo/pessimismo; teodicéia Lenin, 161, ver também empiriocriticismo; leninismo

leninismo, 161, ver também marxismo; revolução Lesniewski, Stanislaw, 161

Leucipo, 161, ver também atomismo; átomo; Demócrito

Leviatã, O, 162

Lésinas. Emmanuel, 162, ver também outro Lévi-Strauss, Claude, 162, ver também estruturalismo; Freud; Marx; Sartre

Lévy-Bruhl, Lucien, 163

Lewis, Clarence Irving, 163

lexis. 163

liberalismo, 163

liberdade, 163, ver também autonomía; destino;

dever; imperativo; livre-arbítrio; vontade libertário, 164, ver também anarquismo libertinagem, 164

Liceu, 164

Liebmann, Otto, 164, ver também neocriticismo; neokantismo

limite, 164

linguagem, 164, ver também Chomsky; discurso; epistemologia; metalinguagem; pensamento; pragmática; proposição; realidade; semântica; significado; signo; sistema livre, 165, ver também livre-arbítrio; razão livre-arbítrio, 165, ver também jansenismo; liberdade

livre-pensamento, 165, ver também agnosticismo Llul, Ramon, 165

Locke, John, 165, ver também empirismo; experiência

lógica, 165, ver também argumentação; argumento; Arnauld, Antoine; dedução; Frege; identidade; implicação; indução; inferência; intuicionismo; Leibniz; Organon; platonismo; probabilidade; Russell; silogismo; terceiro; transcendental; Whitehead

logicismo, 167

logos, 167

Longino, Cássio, 167

Lorenzen, Paul, 167

Lotze, Rudolf Hermann, 167

Lucrécio, 167, ver também atomismo

Lukács, Georg, 168

Lukasiewiçz, Jan, 168

luta de classes, 168

Luxemburgo, Rosa, 168, ver também marxismo luz natural, 169, ver também bom senso Lyotard, Jean-François, 169

Mach, Ernst, 170

má consciência. Ver boa consciência/má cons-ciência

macrocosmo/microcosmo, 170

magia/mágica, 170, ver também dialética; método; reminiscência

maiêutica, 171, ver também dialética; reminiscência; método

Maimônides, Moisés, 171

Maine de Biran, 171, ver também ideologia mais-valia, 171

Maistre, Joseph de. Ver De Bonald/De Maistre mais-valia, 171, ver também Marx; valor mal, 171, ver também livre-arbítrio; maniqueísmo; teodicéia

Malebranche, Nicolas, 172, ver também ocasionalismo

maniqueísmo, 172, ver também bem; mal maoísmo, 172

Maquiavel, Niccolà, 172, ver também maquiavelismo

maquiavelismo, 173

Marburgo, escola de, 173, ver também neokantismo

Marcel, Gabriel, 173, ver também existência Marco Aurélio, 173, ver também estoicismo Marcuse, Herbert, 174, ver também Frankfurt, escola de

Marías, Julián, 174

Maritain, Jacques, 174, ver também neotomismo Marx, Karl, 174, ver também Demócrito; Engels; Epicuro; materialismo

marxismo, 175, ver também Adorno; Althusser, Louis; Benjamin; Engels; Frankfurt, escola de; Habermas; Horkheimer; leninismo; Lukács; Marcuse; materialismo; socialismo; Trotsky

matéria, 176, ver também materialismo material, causa. Ver causa

materialismo, 176, ver também alma; atomismo; dialética; dualismo; epicurismo; estoicismo; fenomenalismo; física; história; imaterialismo; Lenin; luta de classes; matéria; Marx; marxismo; mecanicismo; método; substância

máxima, 177

mecanicismo/mecanismo, 177, ver também movimento; teologia

mediação, 177

mediato, 177

Meditações metafísicas, 177

megárica, escola, ou Mégara, escola de, 178,

ver também Epimênides, paradoxo de Meinong, Alexius von, 178, ver também

Brentano, Franz; Russell, Bertrand memória, 178

Mendelssohn, Moses, 178

Menipo, 178

mentalidade, 178, ver também ideologia mente, 178, ver também dualismo

mentira, 179

Merleau-Ponty, Maurice, 179, ver também existencialismo; fenomenologia

Merguior, José Guilherme, 179

```
Mersenne, Marin, 179, ver também mecanicismo messianismo, 180
metafísica. 180. ver também Andrônico de Rodes: teodicéia
Metafísica, 180
metáfora, 181
metalinguagem, 181
metempsicose, 181
método, 181, ver também ciência; dedução;
   dialética; hermenêutica; hipótese; maiêutica metodologia, 182, ver também método Meyerson, Emile, 182
Michel, Henry, 182, ver também Marx; marxismo; praxis
microcosmo. Ver macrocosmo/microcosmo milagre, 182
milenarismo, 183, ver também mal; utopia Mill, John Stuart, 183, ver também Bacon; Bentham
Minerva, a coruja de, 183
Mirandola, Giovanni Pico della. Ver Pico della Mirandola, Giovanni
mistério, 183, ver também natureza; orfismo; pitagorismo
mística, 183, ver também deus; sobrenatural; transcendente
misticismo, 183
mito, 183, ver também caverna, alegoria da; logos
mitologia. 184
mobilismo, 184
modalidade, 184, ver também juízo; oposição modelo, 184, ver também Tarski, Alfred; verdade modernidade, 185, ver também
Habermas:
   Lvotard: tradição
modernismo, 185, ver também tradição moderno, 185
modo, 185
molinismo, 186
momento, 186, ver também dialética
mônada, 186, ver também Bruno, Giordano; Leibniz; Nicolau de Cusa
monadologia, 186
Mondolfo, Rodolfo, 186
monismo, 186, ver também dualismo; pluralismo; reducionismo
Montaigne, Michel Eyguem de, 186,
  ver também ceticismo
Montesquieu, 187
Moore, George Edward, 187, ver também filosofia moral, 187, ver também ética
moralidade, 188
moralismo, 188
moralista, 188
More, Henry, 188, ver também Cambridge Morin, Edgar, 188
morte, 188, ver também Dasein; finitude; númeno Morus, Tomás, 189, ver também utopia motor, primeiro. Ver primeiro motor
Mounier, Emmanuel, 189, ver também personalismo; pessoa
movimento, 189, vertambém ato; cosmologia; espaço; geração; mobilismo; paradoxo; potência; tempo
mundaneidade, 190, ver também existencialismo
mundo, 190, ver também consciência; cosmo; dualismo; idéia; mente; pensamento; representação; subjetividade
Mundo como vontade e representação, O, 190
nacionalismo, 191
nada, 191
nadificar, 191, ver também consciência; fenomenologia; imaginação; intenção; intencionalidade; Sartre; visada
Nagel, Ernest, 191
Natorp, Paul, 191, ver também neokantismo natural, 191
naturalismo, 192, ver também epicurismo; estoicismo; natureza
natureza. 192. ver também essência
necessário, 192, ver também necessidade necessidade, 192, ver também causalidade; con-
   tradição; determinismo; imperativo; lei; modalidade; necessário; proposição; ser; substância
Nédoncelle, Maurice, 192, ver também personalismo
Needham, Joseph, 193
negação, 193, ver também existencialismo; oposição; proposição
negatividade, 193
neocriticismo, 193, ver também
   Renouvier, Charles
neokantismo, 193, ver também kantismo neoplatonismo, 193
neopositivismo, 194, ver também fisicalismo; Círculo de Viena
neotomismo, 194
Neurath, Otto, 194, ver também Círculo de Viena; positivismo
neutralidade, 194, ver também ciência; epistemologia; racionalidade; valor
Newton, Isaac, 194, ver também Galileu; paradigma
Nicolau de Cusa, 195
Nicole, Pierre, 195, ver também Arnauld, Antoine; jansenismo
Nietzsche, Friedrich, 195, ver também apolíneo; Deleuze; Foucault; Heidegger
niilismo, 196, ver também absoluto
nirvana, 196, ver também budismo noema/noese, 196, ver também visada nominalismo, 196, ver também Condillac; con-
   vencionalismo; empirismo; Ockham, Gui-
   Iherme de; Hobbes; neopositivismo; realis-
```

mo; Roscelino de Compiège; universais norma, 196

```
normativo, 196
nous. 197. ver também dianoia: emanação: neoplatonismo: noema/noese
Nova Academia, 107, ver também Academia; ceticismo; platonismo
Novo espirito científico, 0, 197
Novos ensaios sobre o entendimento humano, 197 "novos filósofos", 197
Novum organum, 498
númeno, 198, ver também fenômeno
objetivação. 199, ver também consciência; imagem; objeto
objetividade, 199, ver também ciência; entendi-mento; experiência; neutralidade; objetivo; objeto; pensamento
objetivismo. 199, ver também objeto; positivismo; sujeito
objetivo, 199, ver também Duns Scotus; escolástica; idéia; pensamento; representação
objeto, 199, ver também conhecimento; idéia; representação; sujeito
obscurantismo, 200, ver também Iluminismo obstáculo epistemológico, 200, ver também experiência; substancialismo
ocasionalismo, 200, ver também causalidade; dualismo; Malebranche
Ockham, ou Occam, Guilherme de. 200.
    ver também nominalismo; universais ocultismo, 200, ver também cabala; hermetismo;
    magia; misticismo; teosofia
Omico, 200
ontogênese, 200
ontologia, 201, ver também metafísica ontológico, 201, ver também necessidade onus probandi, 201
operacionalismo, 201, ver também instrumentalismo; pragmatismo
opinião, 201
oposição, 202
ordem, 202, ver também cosmo
orfismo, 202
Organon, 202, ver também Andrônico de Rodes Origem das espécies, A, 202
Orígenes, 203
originário, 203
Ortega y Gasset, José, 203, ver também neokantismo
ortodoxia, 203
otimismo/pessimismo, 203, ver também Spengler, Oswald
outro, 204
Paci, Enzo, 205, ver também existência;
   existencialismo; fenomenologia; marxismo paixão, 205, ver também categoria; desejo palingenésia, 205
Panécio, 205
panlogismo. 206
Panofsky. Erwin, 206
panpsiquismo, 206, ver também hilozoísmo panteísmo, 206, ver também ateísmo; teísmo Paracelso, 206
paradigma, 206, ver também forma; idéia paradoxo, 207, ver também metalinguagem;
   mobilisme; movimento: pluralismo paralogismo, 207, ver também sofisma parênese, 207
Parmênides, 207, ver também devir; eleatas; paradoxo; ser
participação, 207, ver também indivíduo; universal
particular, 207
Pascal, aposta de, 208
Pascal, Blaise, 208, ver também jansenismo paternalismo, 208
patrística, 208, ver também Alexandria; escolástica
Paulsen. Friedrich, 209, ver também neokantismo Pavlov, Juan Petrovitch, 209
pecado, 209
Peirce, Charles Sanders, 209, ver também pragmatismo
pclagianismo, 209, ver também livre-arbítrio pensamento, 209
Pensamentos, 209
percepção, 210, ver também fenomenalismo; sensação
Perelman: Chaïm. 210
perene, filosofia, 210
perfeição, 210, ver também Deus; natureza; predicado
peripatetismo, 210
permanência, princípio de, 210
personalidade, 211
personalismo, 211, ver também Mounier perspectivismo, 211
pessimismo. Ver otimismo
pessoa, 211, ver também direito; escolástica;
    indivíduo; liberdade; razão; substância; valor petição de princípio, 211. ver também círculo;
    lógica
phronesis, 211
Piaget, Jean, 211, ver também epistemologia Pico della Mirandola, Giovanni, 212
Pirro, 212, ver também ceticismo
pirronismo, 212, ver também ataraxia; ceticismo; epoché; Pirro de Élida
Pitágoras, 212, ver também filosofia pitagorismo, 212, ver também Pitágoras Platão, 213, ver também Academia; dialética;
    idéia; reminiscência
platonismo, 213, ver também Alexandria; escolástica; Frege; neoplatonismo; Nova Academia; patrística; Whitehead
Plotino, 214, ver também neoplatonismo pluralismo, 214. ver também dualismo; monismo poder, 215, ver também Foucault, Michel;
```

genealogia; Montesquieu

```
Polanyi, Michael, 215
Polémon, 215
política, 215
Politzer, Georges, 215
Pomponazzi, Pietro, 216, ver também alma Popper, Karl, 216
Porfirio, 216. ver também árvore de Porfirio por si, 216
Pórtico. 216, ver também Zenão de Cicio Posidônio, 216
positivismo, 217, ver também Comte; estado; fisicalismo; idealismo; Mach, Ernst; Mill, Stuart; Spencer, Oswald
positivo, 217. ver também Comte pós-moderno. Ver modernidade. possível/póssibilidade, 217, ver também contin-
   gência; modalidade; necessidade; probabi-
   lidade
postulado, 217, ver também axioma; pressuposto; sistema
potência, 217
potencialidade, 218
povo, 218
Prado Jr., Caio, 218
pragmática/pragmático. 218, ver também semântica; semiologia: sintaxe pragmatismo, 218
prática/prático, 218
praxeologia, 218
praxis, 219
prazer, 219, vertambém hedonismo preconceito, 219
predicado. 219
premissa, 219, ver também dedução; inferência; lógica; silogismo
prenoção, 219, ver também epicurismo; estoicismo; pressuposto
pré-socráticos, 219, ver também atomismo; eleatas; jônica, escola; mobilismo; pitagorismo; sofista
pressuposto, 220
primado, 220, ver também matéria; pensamento primeiro, 220
primeiro motor, 220
Príncipe, 0, 220
princípio, 220, ver também identidade, lógica; terceiro excluído
princípio, petição de. Ver petição de princípio principio de omni, 221
Princípios da matemática, Os. 221
Princípios matemáticos da filosofia natural, 221 probabilidade, 221, ver também indução probabilismo, 221, ver também Nova Academia
problema, 221
problemático/problemática, 221, ver também juízo; modalidade; possibilidade; problema; proposição
processo, 222
Proclo, 222
progresso. 222, ver também Kuhn; paradigma; relativismo
projeto, 222, ver também Dasein; existencialismo; lleidegger; liberdade; situação prolegômenos, 222
prolepse. Ver prenoção
prometéico, 222, ver também mitologia propedêutica, 222
proposição, 223, ver também estrutura; juízo; linguagem; lógica
propriedade, 223, vertambém Locke; Proudhon prospectiva, 223
Protágoras, 223
Proudhon. Pierre Joseph, 223
prova, 224, ver também modelo
providência, 224
providencialismo, 224, vertambém Bossuet Pseudo-Dionísio, o Areopagita. 224.
ver também Escoto Erígena; platonismo psicanálise, 224
psicologia, 224, ver também abstração; cons-ciência; fenomenologia; idéia; inconsciente; intencional; sensação
psicológico, sujeito. Ver epistêmico, sujeito psicologismo, 225, ver também empirismo; reducionismo
puro, 225
Putnam, Hilary, 225
quadrivium. Ver trivium
qualidade, 226, ver também acidente; categoria; quantidade; relação; substância
quantidade, 226, ver também categoria; qualidade querer-viver, 226
quididade, 227, ver também escolástica; essência Quine, Willard van Orman, 227, ver também analítico; sintético
quinta-essência, 227, ver também elemento; essência
Rabelais, François, 228
raciocínio, 228, vertambém dedução; indução; inferência; lógica; pensamento; razão; silogismo
racional/racionalidade, 228, ver também Weber racionalismo, 229, ver também conhecimento;
                                             crítica: empirismo: experiência: fideísmo:
                                            razão; real; transcendental
racionalização. 229, ver também Frankfurt, escola de; ideologia; racionalidade
radical, 229
radicalismo, 229, ver também Bentham, J.;
liberalismo; Mill, J. S.; reformismo
Rawls, John, 230
razão, 229, ver também bom senso; determinismo; experiência; lógica; luz; prática; raciocínio razão, astúcia da, 230
real, 230, ver também idéia; possibilidade; realidade; representação
Reale, Miguel, 230, ver também filosofia no Brasil realidade, 230, ver também real; realismo, 231, ver também universal
recorrência, 231
```

redução, 231, ver também absurdo; consciência; epoché; essência; fenomenologia; paradoxo reducionismo, 231 reflexão, 232 reflexo condicionado. 232. ver também condicionamento refutabilidade, 232, ver também cientificidade refutação, 232, ver também absurdo; ciência; Popper; positivismo; verificação regra, 232, ver também dedução; inferência; método; norma; sistema regulativo, 232, ver também constitutivo Reich, Wilhelm, 232 Reichenbach, Hans, 232, ver também Carnap: Círculo de Viena Reid. Thomas, 233, ver também empirismo; Hamilton, sir William; Hume, David; idealismo; Stewart, Dugald reificação, 233, ver também alienação; representação Reinhold, Karl Leonhard, 233 reino, 233 relação, 233, ver também categoria relatividade, teoria da, 233 relativismo, 233 relativo, 234, ver também relação religião, 234, ver também escolástica reminiscência, 234, ver também alma; forma; inatismo; maiêutica; metempsicose; mundo Renan, Ernest, 234 Renouvier, Charles, 235, ver também neokantismo representação, 235, ver também conceito; consciência; idéia; imagem; mente; objeto República, A, 235 responsabilidade, 235, ver também intenção; liberdade retórica, 235, ver também Perelman, Chaim; silogismo; sofista revelação, 236 revolução, 236, ver também Copérnico; tradição Revolução dos orbes celestes, A, 236 Rickert, Heinrich, 236, ver também neokantismo Ricoeur, Paul, 236, ver também hermenêutica; interpretação rigorismo, 237 rito, 237 Rogers, Carl, 237 romantismo, 237 Romero, Sílvio, 237, ver também filosofia no Brasil Rorty, Richard, 238 Roscelino, 238, ver também nominalismo Rousseau, Jean-Jacques, 238 Russell, Bertrand, 238, ver também análise; Mill, J. S.; Whitehead; Wittgenstein Ruver, Raymond, 239 Ryle Gilbert, 239 saberlsabedoria, 240 Sacas, Amônio. Ver Amônio Sacas sagrado, 240 Saint-Simon, conde de, 240 salvação, 240 Sánchez Vásquez, Adolfo, 240 Santayana, George, 241 Sartre. Jean-Paul, 241, ver também determinismo; existencialismo; fenomenologia; Heidegger; humanismo; Husserl; liberdade; materialismo; outro Schaff, Adam, 242, ver também analítica; existencialismo; marxismo Scheler, Max, 242 Schelling, Friedrich, 242, ver também absoluto Schleiermacher, Friedrich Ernst Daniel, 242 Schlick, Moritz, 243, ver também Círculo de Viena; fisicalismo; positivismo Schopenhauer, Arthur, 243, ver também absoluto; guerer-viver; representação; vontade Schultz. Alfred, 243, ver também fenomenologia Scotus, João Duns. Ver Duns Scotus, João Searle, John Rogers, 243, ver também Austin; intencionalidade Século das Luzes. Ver Iluminismo semântica, 244, ver também pragmática; semiologia; significado; sintaxe semelhança/similaridade, 244, ver também diferenca semiologia/semiótica, 244, ver também pragmática; semântica Sêneca, 244 senhor e do escravo, dialética do. 244 sensação, 245, ver também empirismo; impressão; percepção sensibilidade, 245, ver também espaco: fenômeno; intuição; representação; tempo senso, 245, ver também bom senso; objeto; razão; sentido sensualismo, 245, ver também Condillac; empirismo sentido. 245, ver também Frege; linguagem ser, 245, ver também metafísica; ontologia ser de razão. 246 Ser e o nada, 0, 246 Ser e tempo, 246 Serres, Michel, 246 Sexto Empírico, 246, ver também ceticismo; Pirro Sigério de Brabant, 247 significado. 247. ver também Frege; inconsciente; Lacan; Quine; signo; Wittgenstein signo, 247, ver também convenção; interpretação; regra; semiótica; símbolo silêncio, 247 silogismo, 247, ver também escolástica; figuras do silogismo; Frege; lógica; modalidade simbolismo/símbolo, 248, ver também signo Simmel, Georg, 248, ver também neokantismo simples, 248, ver também análise; átomo simulacro, 248, ver também sensação sincategoremático, 248

sincretismo, 249, ver também ecletismo sincronia. Ver diacronia

```
singular, 249
singularidade, 249
sintaxe. 249. ver também semiótica
síntese, 249, ver também antítese; consciência; dialética; sensibilidade; tese
sintético, 249, ver também a priori; empírico; predicado; sujeito; transcendental
Sísifo, mito de, 249
sistema, 249
sistemático, 250
situação, 250, vertambém categoria; existencialismo
Skinner Burrhus Frederick. 250
Smith, Adam, 250
sobrenatural, 251
socialismo, 251, ver também comunismo; Fourier; Marx; marxismo; Proudhon; revolução; Saint-Simon
sociedade, 251, ver também contrato sociologismo, 251
Sócrates, 251
sofisma, 252
sofista, 252, ver também Aristóteles; Elida; Górgias; Hípias; metafísica; Platão; Protágoras; relativismo; Sócrates; sofística
sofistica, 252, ver também sofistas
solipsismo, 252, ver também cogito; objetivismo; subjetivismo
Spencer, Herbert, 252
Spengler, Oswald, 253, ver também historicismo; otimismo/pessimismo
Spinoza, Baruch. Ver Espinosa, Baruch Stein. Edith 253, ver também escolástica; fenomenologia
Steiner. Rudolf, 253, ver também antroposofia Stewart, Dugald, 253, ver também Hamilton, William; Reid, Thomas; senso
Stirner, Max. 254
Strawson, Peter Frederick, 254, ver também nominalista: Russell
Stuart Mill, John. Ver Mill, John Stuart Suárez, Francisco, 254
subjetividade, 254
subjetivismo, 254, ver também fenomenismo; idealismo: substancialismo
subjetivo, 254, ver também consciência; subjetividade; sujeito
sublime, 255, ver também belo
substância, 255, ver também acidente; atributo; categoria; escolástica; essência; forma; predicado; qualidade; realidade; sujeito;
   universal
substancialismo, 255, ver também objetivismo; realismo
substrato, 255, ver também acidente; atributo; escolástica; substância
sujeito, 255, ver também consciência; espírito;
   epistêmico, sujeito; mente; objeto; predica-
   do; propriedade; substância; transcendental Suma teológica, 256
superestrutura, 256, ver também estrutura; infraestrutura
super-homem, 256
Swedenborg, Emmanuel, 256
tabula rasa, 257, ver também adquirido/inato Tales de Mileto, 257
Tarski, Alfred, 257
tautologia, 257
técnica, 257
Teilhard de Chardin, Pierre, 258
teísmo, 258, ver também ateísmo; deísmo; Deus; panteísmo
teleología, 258
teleológico, 258
teleonomia, 258
Telesio, Bernardino, 258
tempo, 258, ver também Aristóteles; Bergson; categoria; cosmologia; duração; espaço; física; Kant
temporal, 259
temporalidade, 259, ver também Dasein; fenomenologia: Heidegger; Merleau-Ponty; Sartre; tempo
teodicéia, 259, ver também Deus: mal Teofrasto, 259. ver também Liceu
teologia. 259, ver também escolástica; metafísica; patrística
teoria, 260. ver também ciência; explicação; método; modelo; prática
teórico/teorético. 260, ver também especulativo; prática: empiria; teoria
teosofía, 260
terceiro excluído, princípio ou lei do 260, ver também lógica
terceiro homem, argumento do, 260
tese. 260, ver também dialética; síntese Thuillier, Pierre. 261
Timeu, 261
Tocqueville, Charles Alexis Clérel de, 261 tomada de consciência, 261
Tomás de Aquino, sto. Ver Aquino,
  sto. Tomás de
Tomás Morus. Ver Morus, Tomás
tomismo, 261, ver também Aquino,
  sto. Tomás de; escolástica; neotomismo tópica, 261
Tópica, 261
totalidade, 261, ver também categoria totalitário, 262
trabalho, 262, ver também modo;
  praxis; reificação
```

Tractatus logico-philosophicus, 262

tradição, 262, ver também hermenêutica:

Iluminismo; modernidade; revolução tradicionalismo, 263, ver também modernismo;

tradição

transcendência/transcendental, 263, ver também teísmo

transcendental, 263, ver também categoria; escolástica; ser

transcendentalismo, 263, ver também Kant; transcendental

transformismo. 263, ver também evolucionismo; fixismo

Tratado sobre a natureza humana, 263 trivium/quadrivium, 263

Troeltsch, Ernst, 264, ver também neokantismo tropos, 264

Trotsky ou Trotski, Leon, 264

ubiquidade, 265

Um/Uno, 265, ver também idéia

Umwelt, 265

Unamuno, Miguel de, 265, ver também Ortega y Gasset

universal/universais. 265, ver também árvore de Porfírio; Boécio; conceito; conceitualismo; escolástica; essência: forma; idéia;

nominalismo; proposição; quantidade; realismo: substância: universo

universo. 266, ver também universal/universais unívoco, 266

utensibilidade, 267. ver também utilitarismo utilitarismo, 267, ver também Bentham. J.; Mill. J.S.

utopia, 267. ver também Campanella: Fourier; Morus

validade, 268, ver também dedução; silogismo valor, 268, ver também axiologia; juízo: trabalho Vedanta, 268

veracidade/verídico. 269, ver também verdade verdade, 269, ver também intelecto; juízo; real verdadeiro, 269, ver também verdade

verificação/verificacionismo, 269, ver também fisicalismo; Popper; refutação

vício, 270, ver também círculo; virtude Vico, Giambattista, 270

vida, 270

Vieira Pinto, Alvaro, 270, ver também filosofia no Brasil

Viena, Circulo de. Ver Círculo de Viena virtual/virtualidade, 270, ver também ato; inatismo; potência

virtude, 271, ver também bem

visada, 271

vital, 271, ver também Bergson; cla vital; estoicismo; natureza; vitalismo

vitalismo, 271, ver também materialismo; vital Vitoria, Francisco de, 271

Volkelt. Johannes Immanuel, 271, ver também neokantismo

Voltaire, 271, ver também otimismo/pessimismo; progresso

voluntarismo, 272, ver também Deus; Duns Scotus; liberdade; Schopenhauer; vontade

vontade, 272, ver também ação; Nietzsche; Rousseau; Schopenhauer; voluntarismo Vuillemin, Jules, 272

Waelhens, Alphonse de, 274

Wahl, Jean, 274

Weber, Max, 274

Weil, Simone, 275 Weltanschauung, 275 Whitehead, Alfred North, 275

Windelband, Wilhelm, 275, ver também neokantismo

Wittgenstein. Ludwig, 275, ver também

Círculo de Viena; intuicionismo

Wolff, Christian, 276

Xenócrates, 277, ver também Academia Xenófanes, 277

Xenofonte, 277

Zea, Leopoldo, 278

Zenão de Cicio, 278. ver também estoicismo Zenão de Eléia, 278, ver também paradoxo zétesis, 278, ver também ataraxia; ceticismo:

epoché

Zubiri, Xavier, 278